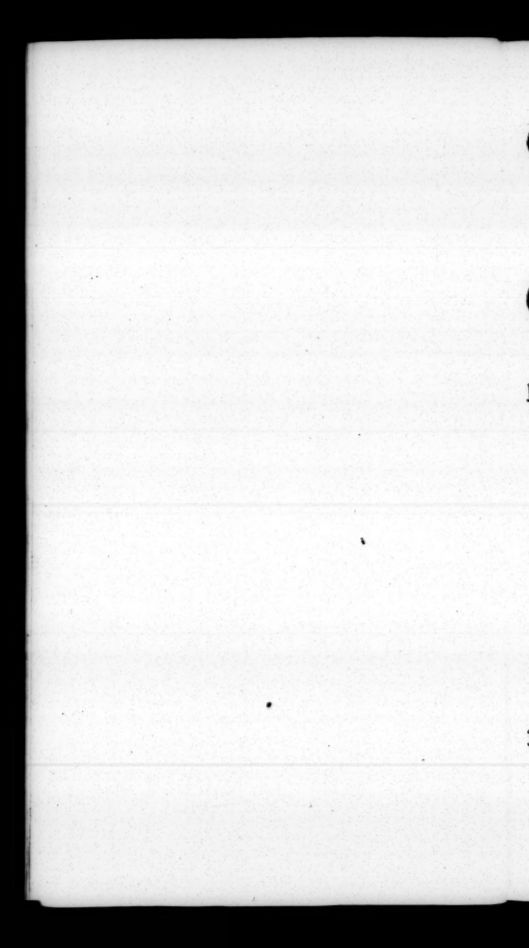
LES

# VOYAGES

DE

# CYRUS,

TOME SECOND.



#### ANEW

# CYROPÆDIA;

OR

THE TRAVELS

OF

# CYRUS.

With a Discourse on the Theology & Mythology of the Ancients;

By SR. ANDREW RAMSAY.

A new Edition.

with many Emendations & Additions.

VOLUME THE SECOND.



Printed for T. WILCOX,

MDCCLXX

# なりななりななりななりななりななっななっな

## LESVOYAGES

D E

# CYRUS.

#### LIVRE SIXIEME.

TRUS ne fut pas plûtst arrivé en Crète, qu'il se bita d'aller à Gnossus Capitale de cette Isle, où l'on admire le fameux Labyrinthe de Dédale. E le superbe
Temple de Jupiter Olympien. Ce Dieu
y est représenté sans oroilles, pour mar-

quer que le souverain Maitre de l'Univers n'a pas besoin d'organes corporels, pour entendre les plaintes &

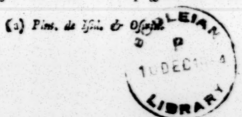
les prieres des humains. (a).

Dans une grande enceinte, au milieu d'un boisfacré, s'eleve un magnifique bâtiment. On entre d'abord par un portique de vingt colomnes de Granite oriental. La porte est de bronze d'une riche sculpture. Deux grandes figures ornent le portail, l'une représente la Vérité, l'autre la Justice.

L'intérieur est une voute immense, éclairée seulement par le baut, pour dérober à la vue tous les objets du debors, excepté celui du ciel. Le dedans du Temple est un Peristite de Porphyre, & de marbre Numide.

L'on y voit de distance en distance plusieurs auteis consacrés aux Dieux celestes, és les statues des Divinites terrestres s'élevent entre chaque colomne. Le dôme est couvert de lames d'argent. Et dedans de ce dôme est orné des simulacres des Héros qui ont merité l'Apothose.

jesé du lieu le remplissent de crainte & ae respect.



# なりななりななりななりななりななりなるならな

## THE TRAVELS

## 

he went to Gnoffus, the capital of that Island, where he saw the samous Labyrinth made by Dædalus, and the magnificent Temple of Jupiter Olympius. The Cretans represented that God without cars, to denote that the sovereign

ċ.

i-

a-

be

216

7-

3

ė,

ar .a

es

772

125

/E

is

1 -

ne

:e

0-

00

Lord of the Universe has no need of bodily organs to hear the Complaints & prayers of men. (a)

This noble building stood within a large enclofure, in the midst of a facred wood. The entrance into it was through a Portico of twenty pillars of oriental Grenate. The gate was of brass, finely carv'd. Two large figures adorn'd the portal, the one representing Truth, the other Justice.

The Temple was an immente arch where the light was let in only from above, in order to hide from the eye all objects abroad, except the Heavens. The infide was a peristile of Porpbyry & Numidian marble.

At certain distances one from another, were several altars consecrated to the celestial Gods, with the statues of terrestial Divinities between the pillars. The dome was cover'd on the outside with plates of silver, & adorn'd on the inside with the images of Heroes who had been deify'd for their merit.

Cyrus enters this Temple. The filence & majefty of the place fill him with awe & respect. He pros-

<sup>(</sup>a) Plut. of Iks & Ofiris. Vol. II.

Il se prosterne, & adore la Divinité présente. Il avoit appris de Zoroaitre que le Jupiter Olympien (a) des Grees, étoit le même que l'Oromaze des Perses, & l'O-

firis des Egyptiens.

Il parcourut ensuite toutes les merveilles de l'art qui éclatoient dans ce lieu. Il fut moins frapte de la richesse, & de la magnificence des autels, que de la noblesse & de l'expression des statues. Comme il avoit appris la Mythologie des Grecs, il reconnut sans peine toutes les Divinités, & tous les mysteres qu'on avoit dépaints aans les figures allégoriques qui se présentoient à sa vie.

Ce qui attira sur-tout l'attention du jeune Prince, fut de voir que chaque Divinité céleste tenoit dans sa main une table d'or. Sur ces tables étoient gravées les hautes idées de Minos sur la Religion, & les différentes réponses que les Oracles rendirent à ce Législateur, lorsqu'il les consulta sur la nature des Dieux, & sur le culte qu'ils demandent.

Sur la table de Jupiter Olympien on lisoit ces paroles: Je donne l'être, la vie & le mouvement à toutes les Creatures (b). Nul ne peut me connoître, que

celui qui veut me ressembler. (c).

Sur celle de Pallas: Les Dieux se sont sentir au cœur, & se cachent à ceux qui veulent les comprendre par l'esprit seul. (d).

Sur celle de la Déesse Uranie: Les Loix divines ne sont pas des chaînes qui nous lient, mais des aîles qui nous élevent vers l'éclatant Olympe. (e).

Sur celle d'Apollon Pythien in voyoit cet ancien Oracle: Les Dieux habitent avec moins de plaisir dans le Ciel, que dans l'ame des Justes qui est leur yrai temple. (f).

Tan-

<sup>(</sup>a) Le Juriter Olympien des Grees étoit leur Dieu supreme, suférieur au jupiter Conducteur, & le même que Saturne & Cœlus.

<sup>(</sup>b) Voy. le Dife pag. 32. (c) Platen Eginen,

<sup>(1)</sup> Ibid. (e) Plat. de Rege (1) Plieroc. Aur. Carm,

it

es

).

e,

la

es

ts

,

a

:5

25

le

:

S

u

1-

e

S

7

r

r

1-

1

While

profirates himself, & adores the Divinity present, He had learnt from Zoroaster, that the Olympian Jupiter (a) of the Greeks was the same with the Oromazes of the Persians, & the Osiris of the Egyptians.

He then calt his eye over all the wonders of art which were to be feen in this place. He was less firuck with the richness & magnificence of the altars than with the nobleness & expression of the statues. As he had learnt the Greek mythology, he could easily distinguish all the Divinities by their attributes, & discern the mysteries of religion, in the allegorical figures which were before him.

That which drew his attention more especially, was, that each of the celestial Deities held in his hand a tablet of massy gold, upon which were written the exalted ideas of Minos in religion, and the several answers which the Oracles had given that Lawgiver, when he consulted them about the nature of the Gods, & the wor ship they requir'd

Upon that of Jupiter Olympius were to be read these words: I give being, life of motion to all creatures (b). No one can know me but he who seeks to resemble me (c).

Upon that of Pallas: The Gods manifest themselvesto a pure heart, & are hid from those who endeavour to know them by the understanding alone (d).

Upon that of the Goddes Urania: The divine laws are not chains to fetter us, but wings to raise us up to the bright Heavens. (e).

Upon that of the Pythian Apollo was this ancient oracle: The Gods take lefs delight to dwell in Heaven, than in the foul of the just, which is their true temple (f).

(a) The Olympian Justier of the Greeks was their supreme God, superior to Jupiter the Guide, & the same with Suturn & Carlus.

(b) See the Difcourfe pag. 33. (c) Plat. Etinon.

(d) Ibid. (e) Pint. de Rep

(1) Hierolles on the Golden Verfes of Pythagora:.

Tandis que Cyrus méditois le sens sublime de ces paroles, un vieillard vénérable entre dans le Temple, se prosterne devart la statue d'Harpocrate, & y demeure long temps enseveli dans un profond silence. Cyrus soupgonne que c'est Pythagore, mais il n'ese interrompre sa priere, & continue à lire ce qu'il trouve écrit sur les tables d'or.

Pythagore, car c'étoit lui-même, ayant rendu ses bommages aux Dieux, se leve, & apperçoit les deux etrangers. Il croit voir dans l'air & dans le visage de Cyras, les mêmes traits que Solon lui avoit depeints, en lui annonçant le départ de ce Prince pour la Crète. Il l'aborde, le salue & se fait connoître à lui.

Le fage Samien, pour ne pas interrompre plus longtemps le sitence qu'on doit garder dans un tieu destiné au culte des Immortels, mena Cyrus & Araspe dans le bois sacré voisin du Temple.

Alors Cyrus hui dit: Ce que j'ai vû sur les tables d'or, me donne une baute idée de votre Religion. Je me suis bâté de venir ici non-sculement pour connoître les Loix de Minos, mais encore pour apprendre de vous la doctrine d'Orphée sur le siècle d'Or. On m'a dit qu'elle ressemble à celle des Perses sur l'Empire d'Oromaze, E à ceile des Egyptiens sur le règne d'Osiris. Je me plais à voir dans tous les pays les traces de ces grandes vérités; daignez me développer ces traditions antiques.

Solon, reprit Pythagore, m'a fait sçavoir votre départ pour cette Isle. Je devois aller à Crotone, mais j'ai différé mon voyage pour avoir le plaisir de voir un Heros, dont la naissance & les conquêtes ont été prédites par les Oracles de presque toutes les Nations. Je ne vous cacherai rien des mystères de la sagesse, parceque je sçai que vous ne deviendrez un jour le conquérant de l'Asie, que pour en être le Législateur.

Ils s'affirent enfuite près d'une statue de Minos places au milieu du bois sacré, & le Philosophe While Cyrus was meditating on the fublime fense of these inscriptions, a venerable old man enters the Temple, prostrates himself before the statue of Harpocrates, and remains there a long time in profound silence. Cyrus suspects it to be Pythagoras, but dares not interrupt his devotion, & continues to read what he sees written upon the golden tablets.

Pythagoras, for it was he, having paid his homage to the Immortals, rifes, & perceives the two strangers. He sees, in the air & countenance of Cyrus, the marks which Solon had describ'd when he gave him notice of the young Prince's departure for Crete. He accosts him with a salutation, makes himself known, & quickly understands that it is Cyrus.

The Samian fage, that he might no longer interrupt the filence, which ought to be observed in a place dedicated to the adoration of the immortal Gods, led Cyrus and Araspes into the sacred wood

adjoining to the Temple,

Cyrus then said to him: That which I have seen upon the golden tablets, gives me a high notion of your religion. I have made haste to come hither, not only to be instructed in the Laws of Mines, but to learn from you the doctrine of Orpheus about the golden age. I am told, that it resembles that of the Persians, concerning the empire of Oromaze:, and that of the Egyptians, relating to the reign of Osiris. 'Tis a pleasure to see the traces of those great truths in all nations: vouchsafe to unfold to me your ancient traditions.

Solon, reply'd Pythagoras, acquainted me with your departure for this Island. I was going to Croton, but I have put off my voyage, to have the pleasure of feeing a Hero, whose birth and conquests have been foretold by the Oracles of almost all nations. I will conceal nothing from you of the mysteries of wisdom, because I know that you will one day be the lawgiver of Asia, as well as its conqueror.

After this they fat down near a statue of Minos, in the midst of the facred wood, & the A 5 philo-

Sophe leur récita la Mythologie des premiers Grecs, en fe fervant du flyle poëtique d'Orphée, qui rendoit fenfibles par ses peintures, les verites les plus sublimes.

(a) Pendant le fiècle d'or les Habitans de la Terre vivoient dans une innocence parfaite. Tels que sont les Champs Elifées pour les Héros, tel étoit alors l'beureux Sejour des bommes. On n'y connoissoit point les intemperies de l'air , ni le combat des élemens. Les Aquilons n'etoient pas encore fortis de leurs grottes profondes; les Zephirs feuls animoient tout par leurs douces baleimes. On n'y ressentait jamais ni les ardeurs de l'été, ni les vigueurs de l'biver. Le printemps couronne de fleurs, s'unifoit à l'automne charge de fruits. La mort, les maladies & les crimes n'ofoient approcher de ces lieux

fortunes.

Tantôt ces premiers bommes se reposant dans les bocages odoriférans fur des gazons toujours verds, goutoient les plaifirs purs de l'amitié. Tantit affis à la table des Dieux, ils se rassassient de nectar & d'ambroifie. Quelquefois Jupiter suivi de toutes les Divinités atteloit fon char aile, & les conduisoit au deffus des Cieux. Les Poetes n'ont point connu ni célebre ce lieu suprême. Là les ames voyoient la vérité, la justice & la fagelse dans leur source. Là elles contemploient par les yeux du pur esprit, l'essence premiere, dont Jupiter les autres Dieux ne sont que des rayons. Là eiles se nourissoient de cette vue, jusqu'à ce que n'en pouvant plus foutenir la splendeur, elles redescendoient dans leur sejour ordinaire.

Les Dieux inférieurs fréquentoient les jardins des Hespérides, & prenoient plaifir à converser avec les bommes. Les bergeres étoient aimées des Dieux, & les Deesses ne dédaignuient point. 'amour des bergers. Les graces les accompagnoient partout, & ces graces étoient les vertus mênies. Mais belas! ce fiècle d'or ne dura Das long-temps.

<sup>(</sup>a) Toute cette Mythologie eft tirée de Platen, Voyez le Difeouss pag. 78; &c.

philosopher rehears'd to them all the mythology of the first Greeks, making use of the poëtick style of Orpheus, which by its paintings and images render'd

fensible the sublimest truths.

(a) In the golden age, the inhabitants of the earth liv'd in a perfect innocence. Such as are the Elysian Fields for Heroes, such was then the happy abode of men. The intemperances of the air, & the war of the elements, were unknown. The north-winds were not yet come forth from their deep grotto's: The zephyrs only enliven'd all things with their soft & gentle breezes. Neither the scorching heats of summer, nor the severities of winter, were ever felt. The spring, crown'd with flowers, & the autumn, loaded with fruits, reigned together. Death, diseases & crimes durst not approach those happy places.

Sometimes these first men; reposing themselves in odoriserous groves, upon the ever-verdant turs, tasted all the purest pleasures of friendship. Sometimes they sat at the table of the Gods, and were feasted with nectar and ambrosia. At other times Jupiter, attended by all the Divinties, riding on his winged chariot, conducted them above the heavens. The Poëts have not celebrated, nor known that highest place. It was there that souls beheld truth, justice, & wisdom in the source. It was there that, with the eyes of the pure spirit, they contemplated the first Essence, of whose brightness, Jupiter & the other Gods, are but so many rays. There they were nourished with beholding that object, till being no longer able to support its splendor, they descended again to their ordinary abode.

The inferior Deities at that time frequented the gardens of Hesperides, & took pleasure in conversing with men. The shepherdesses were loved by the Gods, & the Goddesses did not disdain the love of shepherds. The graces accompanied them every where, & these graces were the virtues themselves. But, alas! this golden age was of no long duration.

1 6 One

<sup>(</sup>a) See the Dife, pag. 79 &c.

Un jour les bommes ne sutvirent point le char de Jupiter, ils restèrent dans le champ d'Hécate, s'enyvrèrent de nectar, perdirent leur goût pour la vérité pure, & divisérent l'amour du plaisir, de l'amour de l'ordre. Les bergeres se regardèrent dans les fontaines, & devinrent idolâtres de leur propre beauté. Chacune ne sut plus occupée que d'elle-même. L'Amour abandonna la terre, & avec l'Amour toutes les Divinités célestes disparurent. Les Dieux Silvains surent changés en Satyres, les Napées en Bacchantes, & les Navades en Syrenes. Les vertus & les graces se separèrent, & le faux amour de soi même, pere de tous les vices, enfanta la volupte, source de tous les maux.

0

lo

0

fa

0

ti

t

18

Toute la nature a changé de forme dans cette sphere inférieure. Le solcil n'a plus la même force ni la même douceur, sa lumière s'obscurcit. La terre s'enveloppe d'une croûte épaisse, opaque, & difforme. Les jardins des Hespérides sont détruits, notre globe s'écroule; les abymes s'ouvrent, & l'inondent; il se divise par les mers en Isles & en continens. Les collines fertiles s'élevent en rocbers escarpés; les vallons agréables deviennent des présipices affreux. On ne voit plus que les ruines de

l'ancien monde noyé dans les eaux.

Les ailes de l'ame sont abbatues; son char subtil se brise, & les esprits sont precipités dans des corps mortels, où ils subissent plusieurs métempsycoses, jusqu'à ce qu'ils soient purgés de leurs crimes par des peines expiatoires. C'est ainsi que le siècle de fer succéda au siècle d'or. Il durera dix mille ans; pendant ce temps Saturne se cache dans une retraite inaccessible; mais à la fin il reprendra les rênes de son Empire, & rétablira l'Univers dans son premier éclat. Alors toutes les ames seront réunies à leur principe.

Voilà, continue Pythagore, l'allégorie par laquel-Le Orphée & les Sybilles nous ont fait comprendre le premier état de l'homme, & le malbeur où il est tombé. Le corps mortel qui nous enveloppe est la panition de nos crimes, & le défordre de noire cœur, est une mar-

que evidente de notre degradation.

Je vois bien, dit Cyrus, que les principes

One day men neglecting to follow Jupiter's chariot, fixed in the fields of Hecate, got drunk with nectar, lost their taste for pure truth, & separated the love of pleasure from the love of order. The shepherdesses saw themselves in sountains. & became enamour d of their own beauty. Each had her thoughts wholly taken up about her self. Love lest the Earth, & together with him all the celestial Divinities disappear'd. The Sylvan Gods were changed into Satyrs, the Nopee into Bacchantes, & the Nayads into Syrens, The Virtues & the Graces were no longer the same; & self-love, the parent of all vices, begot senfuality, the source of all miseries.

All nature is transformed in this lower sphere. The Sun has no longer the same force, nor the same beauty; its light is obscured. The Earth contracts a thick, dark, & ugly crust. The Hesperian gardens vanish; our globe falls to ruins, the abyss is open'd, & over-slows it: It is divided by seas, into islands & continents. The fruitful hills become craggy rocks, & the delightful vallies frightful precipices. Nothing remains but the ruins of the old world

drown'd in the waters.

The wings of the foul are clipt, its subtile vehicle is broken; and spirits are precipitated into mortal bodies, where they undergo divers transmigrations, till they are purged of their crimes by expiatory pains. It was thus that the iron-age succeeded to the golden, & it will last ten thousand years, during which time Saturn hides himself in an inaccessible retreat: but in the end, he will resume the reings of his Empire; & restore order to the Universe. All souls will then be re-united to their Principle.

This, continued Pythagoras, is the allegory by which Orpheus & the Sibyls have made us understand the first state of man, & the misery into which he is fallen. Our mortal body is the punishment of our crimes; & the disorder of our heart is an evi-

dent proof of our being degraded.

I perceive, faid Cyrus, that in the main the principles

de Zoroastre, d'Hermès, & d'Orphée sont les mêmes. Toutes leurs allégories sont pleines des vérités les plus sublimes. Pourquoi donc vos Pontifes veulent-ils tout réduire au seul culte extérieur? Ils ne m'ont parlé de Jupiter que comme d'un Législateur qui promettoit son nectar & son ambroisse, non aux vertus solides, mais à la croyance de certaines opinions, & à l'observance de quelques cérémonies extérieures qui ne servent ni à éclairer l'ésprit, ni à épurer le cœur.

CI

2

0

11

tl

F

N

P

2

g

r

f

t

La corruption des Prêtres, & leur avarice, est, reprit Pythagore, la source de tous ces maux. Les Ministres des Dieux établis d'abord pour rendre les hommes
bons, tournent souvent le Sacerdoce en un vil métier,
& ne s'attachent quelquesois qu'au spectacle de la Religion. Les hommes vulguires n'entendant plus le sens
mystérieux des Rites sacrés, tombent dans la superstition, pendant que les esprits téméraires se livrent à

l'impieté.

Voilà la source des différentes Sectes qui inondent la Grèce. Les unes méprisent ce que l'antiquité a de plus pur; les autres nient la nécessité d'un culte; d'autres attaquent la sagesse éternelle à cause des maux & des crimes qui arrivent ici-bas. Anaximandre & son école audacieuse ofent soutenir, que la Nature & Dieu sont la même chose. Chacun se forme un système à se mode, sans respetter la doctrine des anciens.

Cyrus ayant entendu nommer Anaximandre, dit à Pythagore: On m'a raconté la cause de vos disgraces, & de votre éxil; j'ai un grand désir de sçavoir le détail de votre dispute avec le Philosophe Milésien. Apprenez-moi comment vous avez combattu sa dostrine. J'en aurai peut-être besoin pour me garantir de ces maximes dangereuses. J'ai déjà vù à Echatane plusieurs Mages qui parloient le même langage qu'Anaximandre. Les égaremens de l'esprit humain sont à peu près les mêmes dans tous les pays, comme dans tous les temps.

Le détail de cette dispute, répondit Pythagore,

ciples of Zoroaster, Hermes, & Orpheus are the same. All their allegories abound with the sublimest truths, Why then will your Priests reduce all to an outward worship? They have spoken to me of fupiter, only as of a Law-giver, who promises his nectar and ambrosia, not to solid virtues, but to the belief of certain opinions, the observance of some ceremonies, which are of no use, either to enlighten the mind, or to purify the heart.

The corruption & avarice of the priefts; reply'd Pythageras, are the fource of all those mischiefs. The Ministers of the Gods, who were establish'd principally to make men good, turn the Priesthood into a vile trade, & stick to the outward shew of Religion, Vulgar minds, not understanding the mysterious meaning of the facred rites, fall into a gross superstition, while bold inconsiderate men give

themselves up to impiety.

me.

les

i-ils

arle

toit

des,

an-

ni à

re-

Mi.

mes

ier.

eli-

ens

Iti-

t à

t la

lus

res

des

ole

nt

Je

4

s,

té-

p-

ne.

28-

ci-

es

3

ere

This is the fource of the different Sects which fill all Greece. Some despise even the purest antiquity; others deny the necessity of an outward worship; others attack the eternal wisdom, because of the evils & crimes which happen here below. Anaximander, and his audacious School, actually spread abroad at this time throughout Greece, that Nature & God are the same thing. Every one forms a system after his own fancy, without respecting the doctrine of the ancients.

When Cyrus heard him name Anaximander, he faid to him: I have been inform'd of the cause of your disgrace & exile; but have a great desire to know the particulars of your dispute with the Milesian philosopher. Tell me in what manner you opposed his doctrine. It will perhaps be of use to preserve me from those dangerous maxims. I have already seen at Echatan several Magi who talk the same language with Anaximander. The errors of the human mind are pretty near the same, in all countries & in all times.

The particulars of that dispute, answer'd Pythagoras, will

fera long, mais je n'affecterai point de l'abréger, de

peur d'y jetter de l'obscurité.

En retournant à Samos, après une longue absence, je trouvai qu'Anaximandre, dejà fort avancé en age, avoit repandu par tout sa doctrine impie. Les jeunes gens l'avoient adoptée; le goût de la nouveaute, l'envie de flatter leur passions, la vanité de se croire plus habiles que les autres bommes, les avoient éblouis & entrainés dans ces erreurs.

Pour remédier à ces maux, j'attaquai les principes du Milésien. Il me fit citer devant un Tribunal de Pontifes dans le Temple d'Apollon, où le Roy & tous les Grands étoient assemblés. Il commença par présenter ma doctrine sous la forme la plus odieuse; il donna des tours faux & malins à mes paroles; il tâcha de me rendre suspect de l'impiété dont il étoit lui-même coupable. Alors je me levai, & je parlai de cette manière:

O Roy, l'image du grand Jupiter! Pontifes d'Apollon! Et vous Citoyens de Samos! écoutez-moi Et jugez de mon innocence. J'ai voyagé chez tous les peuples de l'univers, pour apprendre la sagesse, qui ne se rencontre que dans la tradition des anciens. J'ai découvert que des l'origine des choses on n'adoroit qu'un seul principe éternel; que tous les Dieux de la Grèce ne sont que des noms différens pour exprimer les attributs de la Divinité, les propriétés de la Nature, ou les vertus des Heros.

Je trouve que c'est une maxime constante chez toutes les nations, que les hommes ne sont plus ce qu'ils étoient pendant le siècle d'or, qu'ils se sont avilis & dégradés; que la religion est le seul moyen de rétablir l'ame dans sa premiere grandeur, de faire croître de nouveau ses aties, & de l'elever aux régions éthérées d'où elle est combée.

Il faut d'abord devenir homme par les vertus civiles & fociables; il faut ensuite ressembler aux Dieux par cet a-mour du beau, qui fait aimer la vertu pour elle même.

Voila

### THE TRAVELS OF CYRUS. 17

will be long, but I shall not offer to shorten them, lest I should become obscure.

de

ce.

re,

7165

vie

ha-

en-

pes

on-

les

ter

de:

me

014-

ng-

on!

de

de

tre

Sitt

ipe

des

vi-

des

tes

2715

es;

ins

fes

ejt

وع

a-

ne. ilà Upon my return to Samos, continued the philosopher, after my long travels, I found that Anaximander had already spread every where his impious doctrine The young people had embrac'd it: the love of novelty, the inclination to flatter their passions, the vanity of thinking themselves wifer than other men, had blinded their understandings and drawn them into those errors.

In order to remedy these mischiess, I attack'd the principles of the Milesian. He had cited me before a Tribunal of Pontiss in the Temple of Apollo, where the King & all the Grandees were assembled. He began by representing my doctrine under the most odious form, gave falle & malicious turns to my words, & endeavoured to make me suspected of the impiety of which he himself was guilty. I then rose & spoke in the following manner.

O King! image of the great Jupiter! Priests of Apollo! & you Judges here assembled! hearken to me, & judge of my innocence. I have travell'd among all the different nations of the universe, to learn wisdom, which is only to be found in the tradition of the ancients. I have discover'd, that from the origin of things: men ador'd but one sole eternal Principle; that all the Gods of Greece are but different names to express the attributes of the Divinity, the properties of Nature, or the virtues of Heroes.

I find that it is a ftedfast maxim in all nations, that men are not what they were in the golden age, that men are debas'd & degraded, & that Religion is the only means to restore the soul to its original grandeur, to make its wings grow again, & to raise it to the etherial regions, from whence it is fallen.

Our first duty as men consists in the civil & social virtues, and next we ought to resemble the Gods, by a disinterested love of beauty & percection, or love of virtue for virtues sake.

This

Voilà le feul culte digne des Immortels, & voila toute ma doctrine.

Anaximandre se leva au milieu de l'assemblée; son age, ses talens & sa reputation attirèrent l'attention, & firent regner partout un profond silence. Pythagore, dit-il, détruit la Religion par ses rassinemens. Son amour du beau est une chimére. Consultons la Nature, pénétrons tous les plis & les replis du cœur humain, interrogeons les hommes de toutes les nations, nous verrons que l'amour propre est la source de toutes nos actions, de toutes nos passions, & même de toutes nos vertus. Pythagore se perd dans des raisonnemens abstraits. Je me borne à la simple Nature, j'y trouve tous mes principes, le sentiment de tous les cœurs les autorise, & les preuves de sentiment sont les plus courtes & les plus convainquantes.

Anaximandre, dis-je alors, substitue les passions à la place des jentimens. Il offirme bardiment, mais il ne prouve rien. Je n'agis pas de même; voici mes

preuves.

Les Dieux font le bien tour le seul amour du bien; l'ame est une parcelle de leur substance; elle peut par conséquent les imiter, elle peut aimer la vertu pour ellemême. Telle est la nature primitive de l'homme; Anaximandre ne seauroit le nier, sans renverser la Religion.

Cette doctrine influe sur tous les devoirs de la société. Si l'on ne peut rien aimer que par rapport à soi, tous les Citoyens se regarderont peu à peu comme des êtres indépendans faits pour eux-mêmes. On ne pourra plus sacrister ses intérêts particuliers pour le bien général. On détruira les sentimens nobles, & les vertus béroiques. Ce n'est pas tout: on autorisera bientôt tous les crimes cachés. Si la vertu n'est point aimable pour ellemême, chacun l'abandonnera lorsqu'il pourra se dérober aux yeux du public. On se livrera au crime sans remords, quand l'intérêt y pousse, & que la crainte ne retient pas. Voilà l'anéantissement de toute société. Soit donc qu'on considére la Religion ou la Politique, sout conspire à prouver ma doctrine.

This is the only worship worthy of the immortals,

& this is all my doctrine.

ite

on

n,

e,

217

ıé-

7-

ns

s,

is.

Fe

73-

25

us

à

il

es

1;

17

ei-

n.

é.

15

25

25

1.

i-

25

e.

7

-

e

é.

,

Gi

Anaximander then rose in the midst of the assembly, his age, talents, & reputation gain'd him a silent & universal attention. Pythagoras, said he, destroys Religion by his resinements. His love of perfection is a chimera. Let us consult Nature, let us search into all the secret recesses of man's heart, let us interrogate men of all nations, we shall find, that self-love is the source of all our actions, of our passions, & even of our virtues. Pythagoras loses himself in his resin'd reasonings; I keep to simple Nature, & there I find my principles. The feeling & sentiment of all hearts authorizes my doctrine, & this kind of proof is the shortest & most convincing.

Anaximander, answer'd I, substitutes unruly pasfions in the place of just sentiments. He affirms boldly, but he proves nothing. That is not my

method; my proofs are thefe:

The Gods do good for the pure love of good; the foul is a part of their substance; & consequently may imitate them, & love virtue for itself. Such was the primitive nature of man: Anaximander cannot deny it without overturning Religion.

This doctrine has an influence upon all the focial duties. If we can love nothing but with regard to our felves, each member of the fociety will come by degrees, to confider himfelf as an independent being, made for himfelf. There will be no reason to facrifice private interest to publick good. Noble sentiments & heroick virtues will be destroy'd. Nor is this all: every hidden crime will foon be cuthoriz'd If virtue be not amiable for itself, every one will forfake it, when he can hide himself from the eyes of the publick. He will commit all crimes without remorfe, when interest carries him to it, & he is not withheld by fear. And thus is all fociety diffolv'd Whether therefore you confider Religion or Policy, both conspire to prove my doctrine. Here

Ici Anaximandre repliqua: non seulement Pythagore ne connost point la nature bumaine, il ignore encore l'bistoire des Dieux. Il dit qu'il faut leur ressembler. Les Dieux nagent là-baut dans les délices, rien ne trouble leur repos; pour les imiter, il faut aimer le plaisir. Ils ne donnent des passions que pour les satisfaire; supiter lui-même nous en montre l'exemple. Le plaisir est la grande loi des Mortels & des Immortels; son attrait est invincible, c'est l'unique ressort du cœur bumain.

Nous aimons toujours avec plaiser, repondis-je, mais nous n'aimons pas toujours pour le plaiser. On peut aimer la justice pour le bien qu'elle nous procure; on peut aussi l'aimer pour elle-même. C'est ce qui fait la différence entre la vertu béroïque & la vertu commune. Le véritable Héros fait de grandes actions par de grands

metifs.

O Samiens! Anaximandre cherche à corrompre vos mours aussi bien que votre esprit. Il vous trompe en s'attachant trop au sens littéral de votre Mythologie. Les Dieux exempts de nos foiblesses ne descendent point sur la terre pour contenter leurs passions. Tout ce que la sage antiquité nous raconte des amours de Jupiter, & des autres Divinités, n'est qu'une allégorie ingénieuse pour représenter le pur commerce des Mortels & des Immortels pendant le siècle d'Or. Mais les Poètes qui ne cherchent qu'à plaire, & qu'à frapper l'imagination en entassant merveilles sur merveilles, ont désiguré votre Mythologie par leurs sistions.

Anaximandre m'interrompit alors & s'écria: Souffrirez vous, ô Samiens! qu'on anéantisse ainsi votre Religion, en tournent ses mystères en allégories; en blasphémant contre les Livres sacrés de vos Poëtes, en niant les faits les plus constants de la tradition? Pythagore renverse vos autels, vos temples & votre sacerdoce, pour vous conduire à l'impiété, sous prétexte de détruire la superstition. Mere Anximander answer'd: Pythagoras is not only unacquainted with human nature, but is likewise ignorant of the history of the Gods. He says, that we must resemble them. They swim in delights above, & nothing disturbs their repose; to imitate them, we likewise must love pleasure. They give us passions only that we may satisfy them; Jupiter himself shews us an example. Pleasure is the great law, both of mortal & immortal natures; Its attractive force is irresistible, & it is the only moving spring of man's heart.

We always love with pleasure, answer'd I, but we do not always love for the sake of pleasure. We may love justice for the good which it procures us, & we may also love it for itself. It is this which makes the difference between heroick & common virtue. The true Hero does noble actions

from noble motives.

.

.

,

73

7

16

n

4

e.

15

73

.

18

9

-

:5

e

73

3

f-

2

73

75

1-

r-

Ĩ

O Samians! Anaximander endeavours not only to cloud your minds, but to corrupt your manners. He deceives you by flicking to the literal fense of your Mythology. The Gods, who are exempt from human weaknesses, do not descend upon earth to satisfy their passions. All that wise antiquity tells us of the amours of funiter and the other Divinities, are but ingenious allegories, to represent the pure commerce of the Gods with Mortals in the golden age. But the poets, who seek only to please, & to strike the imagination, by heaping wonders upon wonders, have dissigned your Mythology by their sictions.

Anaximander then interrupting me, cry'd out: will you fuffer; O Samians! your Religion to be thus destroy'd, by turning its mysteries into allegories, blaspheming against the sacred books of your poets, & denying the most undoubted sacts of tradicion? Pythagoras overthrows your Altars, your Temples, & your Priesthood, that he may lead you to implety, under pretence of destroying superstition.

A

Un murmure confus s'éleve aussi tôt dans l'assemblée. Les sentimens se partagent. La plupart des Prêtres me traitent d'impie, & d'ennemi de la Religion. Voyant alors la profonde dissimulation d'Anaximandre, & le zèle aveugle d'un peuple séduit par ses sophismes, il me fut impossible de me contenir, & je dis en élevant le voix:

1

1

i

t

t

í

t

11

c

0

I

t

H

1

I

1

27

e

fo

d

2

1

m &

A

it

7

I

V

d

Roy, Pontifes, Samiens! écoutez-moi pour la dernière fois. Je n'ai pas voulu dévoiler les mystères du monstrueux système d'Anaximandre, ni chercher dans une assemblée publique à rendre sa personne odieuse, comme il a tâché de noircir la mienne. Jusqu'ici j'ai respecté sa vieillesse: mais à présent que je vois l'abyme dans lequel il veut vous précipiter, je ne sçaurois plus me taire, sans trabir les Dieux & la Patrie.

Anaximandre vous paroit zele pour la Religion, mais dans le fond il ne cherche qu'à l'anéantir. Voici les principes qu'il débite & qu'il enseigne secrettement à

ceux qui veulent l'entendre.

Tout n'eft que matiere & mouvement. Dans le fein fecond d'une immense nature tout se produit par une révolution éternelle de formes. La destruction des unes fait la naissance des autres. Le différens arrangemens des atomes fait seul la différente sorte d'esprits; mais tout se distipe, & se replonge dans le même abyme après la mort. Selon Anaximandre, ce qui est à présent pierre, bois , metal , peut se dissoudre , & se transformer nonseulement en eau, en air, en flamme pure, mais même en esprit raisonnable. Selon lui nos craintes frivoles ont creuje les enfers, & notre imagination effrayée est la source des fleuves fameux, qui coulent dans le noir Tartare. Notre superstition a peuplé les régions célestes de Dieux & de demi - Dieux , & notre vanité nous fait croire que nous boirons un jour le nectar dans leur société. Selon lui, la bonsé, la malice, la vertu, le crime, la justice, l'injuffice ne font que des noms que nous donnons,

A confused murmur immediately rose in the assembly. They were divided in their sentiments. The greatest part of the Priests treated me as an impious person, & an enemy of Religion. Perceiving then the deep diffigulation of Anaximander, & the blind zeal of the people, who were deluded by sophistry, it was impossible for me to contain my

felf: & raising my voice, I faid:

e.

10

Ė

le

16

.

24

15

٠,

ai

e

LS

is

es

à

78

16

es

is

ès

e,

18-

38

nt la

25

ns

0-

47

n-

710

150

O King, Priests, & Samians! hearken to me for the last time. I would not at first lay open the inysteries of Anaximander's monstrous system, nor endeavour in a publick assembly to render his person odious, as he has endeavoured to do mine. Hitherto I have respected his grey hairs; but now that I see the abyss into which he seeks to lead you, I can no longer be filent, without betraying the Gods & my Country.

Anaximander feems to you to be zealous for Religion, but in reality he endeavours to destroy it. Hear what his principles are, which he teaches in

fecret to those who will listen to him.

There is nothing in the universe but matter and motion. In the fruitful bosom of infinite matter, every thing is produc'd by an eternel revolution of forms. The destruction of some is the birth of others. The different disposition of the atoms makes the different forts of minds : but all is diffipated & plung'd again into the fame abyss after death. According to Anaximander, that which is now stone, wood, metal, may be diffolv'd not only into water, air, & pure flame, but into thinking, reasoning minds. According to him, our own idle fears have dug the infernal pit, & our own frighted imagination is the fource of those famous rivers which flow in gloomy Tartarus. Our superstition has peopled the celestial regions with Gods and Demi-Gods; and it is our vanity which makes us imagine that we shall one day drink nectar with them. According to him, goodness & malice, virtue & vice, justice & injustice, are but names which we give 10

aux choses, suivant qu'elles nous plaisent ou nous déplaisent. Les hommes naissent vicieux ou vertueux, comme les ours naissent féroces & les agneaux doux. Tout est l'effet d'une fatalité invincible, & l'on ne croit choisir que parceque le plaisir cache par sa douceur la force qui nous entraîne. Voilà, & Samiens! le précipice affreux

dans lequel Anaximandre veut vous conduire.

Tandis que je parlois les Dieux se déclarent. On entent partout gronder le tonnerre; les vents impétueux mélent & confondent les élemens; tous sont remplis d'borreur & d'epouvante. Je me prosterne aux pieds des eutels, & je m'ecrie: Puissances célestes! rendez témoignage à la vérité dont vous seules inspirez l'amour. Aussicht un calme prosond succède à l'orage; la nature s'appaise & se tait; une voix divine semble sortir du fond du Temple, & parler ainsi: Les Dieux sont le bien pour le seul amour du bien; On ne peut les honorer dignement qu'en leur ressemblant. (a).

Les Prêtres & la multitude plus frappés du merveilleux qu'ils ne l'avoient été du vrai, changent de sentiment, & se réunissent en ma faveur. Anaximandre s'en apperçoit, & persuadé que j'avois corrompu les Pontifes pour séduire le peuple, il s'enveloppe dans une nouvelle espèce d'hypocrisse, & dit à l'assemblée: l'Oracle a parlé, & je dois me taire. Je crois, mais je ne suis pas encore éclairé; mon cœurest touché, mais mon esprit n'est pas convaincu. Je veux entretenir Pythagore seul, & m'instruire par ses raisonnemens.

Attendri par ces paroles que je crus sincères, j'embrasse le vicillard avec des larmes de joye, en présence du Roy & des Pontises. & je le conduis chez moi. L'impie s'imaginant qu'on ne pouvoit avoir de l'esprit, sans penser comme lui, crovoit que je n'affectois ce zèle pour la Religion, qu'afin d'éblouit to things, as they please or displease us. Men are born vicious or virtuous, as tygers are born sierce, & lambs mild. All is the effect of an invincible satality; & we think that we chuse, only because the sweetness of pleasure hides the force which irresistivly draws us. This, O Samians! is the dreadful

precipice to which he would lead you.

While I am speaking the Gods declare themselves. The thunder rattles, & the impetuous winds mix & consound the elements; the whole assembly is fill'd with horror & dread. I prostrate my self at the foot of the altar, & cry out; O celestial Powers! give testimony to the truth, the love of which you done inspire. Immediately the storm is succeeded by a prosound calm; all nature is hushid & silent; I divine voice seems to come from the surrenost wart of the Temple, and to say; The Goas do good for the sale love of good; You cannot bonour them worthily, but by resembling them (a).

The Priests, & the multitude, who were more truck with the prodigy than they had been with he truth, chang'd their sentiments, & declar'd in ny favour. Anaximander perceived it, & imagining hat I had corrupted the Pontists in order to delude he people, cover'd himself with a new kind of hypocrify, & said to the Assembly: The Oracie has poken, & I must be filent; I believe, but I am not yet enlighten'd; my heart is touch'd, but my inderstanding is not yet convinced: I desire to discourse with Pythagoras in private, & to be instructed

by his reasonings.

e.

m-

tit

fir

tti

ux.

710

ux

lis

les

g.

ur.

ire

du

le

les

il-

?11-

re

n-

74-

ea

uis

rit

ul,

711-

ré-

esis

oir

10

uir

le

Being moved and affected with Anaximander's eeming fincerity, I embraced him with tears of joy n the presence of the King & the Pontists, & conducted him to my own house The impious wretch imagining that it was impossible for a man of sense not to think as he did, believ'd that I assected this zeal for Religion, only to throw a mist

<sup>(</sup>a) Hier on the Golden ver'es of Pythagorus. Vol. II. B

le peuple & de gagner son suffrage. Quand nous fumes

feuls, il changea de langage & me dit:

Notre dispute se réduit à sçavoir si la Nature éternelle agit avec sagesse dessein, ou si elle prend toutes sortes de formes par une nécessite aveugle. Ne nous éblouissons point par les préjuges vulgaires. Un Philosophe ne doit croire que lorsqu'il y est forcé par une évidence entière. Je ne raisonne que sur ce que je vois, E je ne vois dans toute la Nature qu'une matière immense, E une force infinie. Cette matière agissante est éternelle. Or dans un temps infini, une force toute puissante doit donner nécessairement toutes sortes de formes à une matière immense. Elle en a eû d'autres que celles que nous voyons aujourd'bui; elle en prendra de nouvelles: tout a change, tout change, tout changera. Voilà le cercle éternel dans lequel roulent les atômes.

Voilà, repris-je, un sopbisme & non une preuve. Vous ne voyez, dites-vous, dans toute la Nature qu'une force infinie & une matiere immense. J'en conviens: mais s'ensuit-il que la force infinie soit une propriété de la matiere? La matiere est éterneile, ajoutez-vous, cela se peut, (a) parceque la force infinie toujours agissante l'a pû produire de tout temps; mais concluez-vous de là qu'elle soit l'unique substance éxistante? Je conviendrai encore que la force toute puissante peut donner dans un temps infini toutes sortes de formes à une matiere immense; mais est-ce la une preuve que cette force agit par une nécessité aveugle & sans dessein? Quand j'admettrois vos principes, je nierois cependant vos conséquences, qui me paroissent absolument fausses; en voici les raisons.

L'idée que nous avons de la matiere ne renferme point celle de la force. Elle ne cesse point d'être matiere quand elle est dans un parfait repos; elle ne scauroit se rendre le mouvement lorsqu'elle l'a perdu. De là je conclus qu'elle n'est pas active par elle-même, & par consequent que la force infinie n'est pas une de ses propriétés.

De

### THE TRAVELS OF CYRUS. 27

before the eyes of the people. Were were no fooner alone, than he changed his ftyle, & faid to me:

The dispute between us is reduc'd to this question; whether eternal Nature acts with wisdom & design or takes all fort of forms by meer necessity. Let us not dazzle our eyes with vulgar prejudices. A philosopher cannot believe but when he is forced to it by a complete evidence. I reason only upon what I see; & I see nothing in all Nature but an immense matter, & an infinite activety. This active matter is eternal. Now an infinite active force must, in an eternal duration, of necessity give all sorts of forms to an immense matter. It has had other forms than what we see at present, & it it will take new ones: every thing has chang'd, & does change, & will change. Such is the eternal circle in which the atoms roll.

What you offer, reply'd I, is nothing but fophistry instead of proof. You see nothing in all nature, fay you, but an infinite activity & an immense matter. I allow it: but does it follow from thence, that the infinite activity is a property of matter? Matter is eternal, (add you) & it may be fo, (a) because the infinite force which is always acting. may have always produced it: but do you conclude from thence that it is the only existing substance? I shall agree also that an all-powerful force may in an eternal duration give all forts of forms to an im. mense matter: but is this a proof that that force acts by a blind necessity & without design? Tho' I fhould admit your principles, I must deny your confequences, which feems to me absolutely false: my reasons are these:

The idea which we have of matter; does not necessarily include that of activity. Matter does not cease to be matter when in perfect rest; it cannot restore motion to it self when it has lost it. From whence I conclude, that it is not active of it self, & consequently that infinite force is not one of its

properties.

25

r-

es

15

0-

i-

,

12 .

f

te

7-

112

le

a.

e.

ne

s:

de

s.

1-

us

11-

er

1-

ce

nd

11-

ci

ne

nd

re

us

715

De

B 2

Tur-

De plus, j'apperçois en moi & dans plusieurs Etres qui m'environnent, un Principe raisonnable qui sent, qui pense, qui compare & qui juge. Or il est absurde de supposer qu'une matiere sans pense & sans sentimens, puisse sentir & devenir intelligente en changeant de lieu ou de sigure; il n'y a aucune liaison entre ces idées. Il est vrai que la vivacite de nos sentimens, dépend souvont du mouvement de nos humeurs; cela prouve que l'esprit & le corps peuvent être unis, mais nullement qu'ils sont un De-là je conclus qu'il y a dans la Nature une autre substance que la matiere, & par consequent qu'il peut y avoir une Intelligence souveraine sort supérieure à mon ame, à la vôtre, & a celles de tous les autres bommes.

Pour sçavoir s'il y a une telle Intelligence, je parcours toutes les merveilles de l'univers; j'observe la constance & la régularité de ses loix, la fecondité & la
variété de ses productions, la liaison & la convenance
de ses parties, la conformation des animaux, la structure des plantes, l'ordre des élémens, la révolution des
astres. Alors je ne puis plus douter que tout ne soit
l'effet d'un dessein, d'un art, & d'une sagesse suprême.
De-là je conclus que la force infinie que vous reconnoissez dans la nature, est une Intelligence souveraine.

Je me rappelle, dit Cyrus, que Zoroastre me dévoila autrefois toutes ces verités. Une vue superficielle de ces prodiges peut laisser l'esprit dans l'incertitude; mais lorsqu'on descend dans le détail, lorsqu'on entre dans le sanctuaire de la Nature, lorsqu'on étudie à fond jes secrets, on ne peut plus bésiter. Je ne vois pas comment Anaximandre a pu resister à la force de ces preuves.

Après lui avoir expose, reprit le sage Samien, les raisons qui me faisoient croire, je le priai de me dire celles qui le portoient à douter.

Un Etre infiniment sage & puissant, réponsit-il, doit avoir toutes sortes de perfections; Sa bonté Further, I perceive in my felf & in feveral beings about me a reasoning principle which feels, thinks, compares & judges. Now it is absurd to suppose that matter without thought & sensation, can become sensible and intelligent, merely by change of place or form: there is no connection between these ideas. Yet I allow that the quickness of our sensations depends often upon the motion of the humours in the body; & this proves that spirit & body are united, but by no means that they are the same: & from the whole I conclude, that there is in Nature another substance besides matter, & consequently that there may be a sovereign Intellect much superior to yours, to mine, and to all those with which we are acquainted.

In order to know whether there be such an Intellect, I run over all the wonders of the universe; I observe the constancy and regularity of its laws, the fruitfulness and variety of its productions, the connection and agreement of its parts, the conformation of animals, the structure of plants, the order of the elements, & the revolutions of the heavenly bodies. I cannot doubt but that all is the effect of art, contrivance, & of infinite wisdom. And from this I conclude, that the infinite force which you acknowledge to be in nature, is a sovereign Mind.

I remember, faid Cyrus, [interrupting him here] that Zoroaster laid open to me all those beauties & wonderful appearances. A superficial view of them might leave the mind in some uncertainty; but when we descend to particulars, when we enter into the sanctuary of Nature, and study its secrets to the bottom, it is impossible any longer to hesitate. I do not see how Anaximander could resist the force of your arguments.

After having laid before him, reply'd Pythagerne, the motives which induc'd me to believe, I defir d him to tell me his objections.

A Being infinitely wife and powerful, fail he, must have all kinds of perfection; his goodness

bonte & sa justice doiventégaler sa sagesse & sa puissance. Cependant l'univers est rempli de désauts & de vices; se vois par-tout des Etres malbeureux & mécbans. Or je ne sçaurois concevoir comment les souffrances & les crimes peuvent commencer ou subsister jous l'Empire d'un Etre souverainement bon, sage, & puissant. L'idée d'une cause infiniment parfaite me paroit incompatible avec des effets si contraires à sa nature biensaisante. Voilà la

raifon de mes doutes.

Quoi! repliquai-je, nierez . vous ce que vous voyez clairement, parceque vous ne voyez pas plus loin? La plus petite lumiere nous porte à croire, mais la plus grande obscurité n'est pas une raison de nier. Dans ce crépuscule de la vie bumaine, les humieres de l'esprit font trop foibles, pour nous montrer les premieres vérites dans une clarte parfaite. On ne fait que les entrevoir de loin par un rayon échappé qui fuffit pour nous conduire ; mais ce n'est pas une évidence qui dissipe tous les nuages. Rejetterez-vous les preuves les plus convainquantes de l'existence d'une Intelligence souveraine, à caufe que vous ne voyez pas les raifons secrettes de sa conduite? Vous nies la fageffe éternelle, parceque vous ne concever pas comment le mal peut subfifter sous son Empire. O Anaximandre, est-ce là raisonner? Une chose n'eft pas, parceque vous ne la voyez point. Voilà à quoi le réduisent toutes vos difficultés.

Vous me faites injustice, reprit Anaximandre: Je ne nie & je n'affirme rien, mais je doute de tout, parceque je ne vois rien de démontré. Je suis dans la triste nécessité de flotter éternellement dans une mer d'incer-

titudes. (a)

fe sentois que son aveuglement l'alloit conduire à toutes sortes d'absurdités. Je voulois le suivre jusqu'au bord du précipice, & lui montrer les borreurs de l'abyme où il se jettoit. Examinons pas à pas, lui dis-je, les consequences de votre système.

(4) La narration remarque les différers progrès de l'esprit dans l'incrédulité: L'Athèe qui vouloit démontrer, devient les Pyrchonien. Logen le Differers page 64. Co. goodness must be answerable to his wisdom, and his justice equal to his power; nevertheless, according to your system, the universe is full of impersections & vices; Ail Nature abounds with Beings unhappy & wicked. Now I cannot conceive how sufferings & crimes can begin or subsist under the empire of a Being supremely good, wise, & powerful. The idea of a cause infinitely persect seems inconsistent with effects so contrary to his beneficent nature.

This is the reason of my doubts.

1.

1

S

73

10

20

14

3

e

is

i-

e-

15

25

1-

1-

15

.

(e

05

18

le

r-

4

123

y -

.,

ė.

rie ne

How! answer'd I, will you deny what you see clearly, because you do not see further? The smalleft light engages us to believe, but the greatest obscurity is not a sufficient reason for denying. In this twilight of human life, the eye of the underflanding is too weak to discover even first principles in their perfect evidence. We only get a glimp.e of them at a dittance, & as it were, by an accidental ray, which fuffices to conduct us; but it is not a light which dispels all obscurity. Will you reject the most convincing proofs of the existence of a fovereign Intelligence, because you see not the fecret reasons of his conduct? Will you deny eternal Wisdom, merely because you cannot conceive how evil can subfift under its government? O Anaximander! is this reasoning?

You do me wrong, reply'd Anaximander; I neither affirm nor deny any thing, but I doubt of every thing, because I see nothing demonstrated. I find my self in the necessity of suctuating for ever

in a fea of uncertainties. (a).

I perceiv'd that his blindness was going to lead him into all forts of absurdities. I resolved to sollow him to the very brink of the precipice, & shew him all the horrors of it, in order to bring him back. Let us follow, said I step by step, the consequences of your system.

To

<sup>(</sup>a) See the Difc. pag. 65.

Démontrer, (a) c'est prouver non seulement qu'une chase est, mais encore l'impossibilite quelle ne soit pas. L'on ne scaureit prouver ainsi l'existence des corps; oserez vous en douter sérieusement? On peut démontrer la liaison des idees, mais les faits ne se prouvent que par le témoignage des sens. Demander des démonstrations où il s'agit de sentimens, placer les sentimens où il faut des démonstrations, c'est renverser la nature des choses; c'est vouloir voir des sons & entendre des couleurs. Quand tout nous porte à croire, quand rien ne nous force à douter, l'esprit doit se rendre à cette toidence. Ce n'est pas une démonstration géométrique; ce n'est pas non plus une simple probabilité; mais c'est une preuve suffisante pour nous déterminer (b).

Les sens nous trompent souvent, s'écria t-il, l'on ne doit point se sier à leur témoignage. La vie n'est peut-être qu'un songe perpétuel, semblable aux illusions du sommeil.

fe conviens, répondis-je, que les sens nous trompent souvent: mais est-ce une preuve qu'ils nous trompent toujours? Je crois qu'il y a des corps, non sur le temoignage d'un seul, ni de plusieurs sens, mais sur le consentement unanime de tous les sens, dans tous les bommes, dans tous les temps, & dans tous les lieux. Or comme les idées universelles & immuables nous tienment lieu de démonstrations dans les sciences, de même l'unisormité continuelle, & la liaison constante de nos sentimens, nous tiennent lieu de preuves, lorsqu'il s'agit de faits.

Vous voilà, dit Anaximandre, où je voulois vous conduire. Nos idées font aussi incertaines que nos sentimens. Il n'y a point de démonstrations;

(a) Je parle ici de la démonstration géométrique & mé-

taphyfi ae.

(b) La fource du Pyrrhonisme vient de ce que l'on ne distingue pas entre une d'monstration, une preuve & une probablité. Une démonstration suppose l'idée contradictoire impossible; Une preuve de fait est où toutes les raisons partent à croire, sans qu'il y ait aucun prétexte de douter; Une probabilité est où les raisons de croire sont plus sortes que celles de douter.

18

5.

c.

CP

ie

1-

15

re

25

17.

te

.

f

10

12

l.

-

-

e

e

5

.

-

-

-

.

5

e

.

.

e

15

S

To demonstrate (a) is to prove, not only that a thing is, but the impossibility of its not being. You cannot prove in this manner the existence of bodies; would this be fufficient to make you doubt whether there are bodies? One may demonstrate the connection of ideas, but facts can be proved only by the testimony of the senses. To require demonstration in matters of fensation, & to appeal to fensation where demonstration is necessary, is to overturn the nature of things; 't is the fame folly as to defire to fee founds & hear colours. When there are strong reasons for believing, & nothing obliges us to doubt, the mind fhould yield to this evidence. it is not a geometrical demonstration; neither is it a mere probability: but fuch a proof as is sufficient to determine us (b).

The fenses, said Anaximander, often deceive us, & their testimony is not to be relied on. Life is perhaps but a continued dream, where all is illusion.

l agree, reply'd I, that the fenses often deceive us, but is this a proof that they always do so, or that they are never to be relly'd on; I believe that there are bodies, not upon the credit of one or more senses, but upon the concurrent testimony of all the senses, in all men, in all times, and in all places. Now as universal & immutable ideas are equivalent to demonstrations in the sciences, so the continual harmony, & almost infinite combination of our sensations are proofs in points of fact.

I have brought you now, replied Anaximander, where I would have you. Our ideas are as uncertain as our fenfations. There is no fuch B 5

(a) I speak here of geometrical & meraphysical demon-

(b) The fource of Pyrrhausm is frequently the not distinguishing between Demonstration, Front & Probability A Denon-stration is where the contridictory is impossible: A Proof where there are frong reasons for believing, and none against it: A Probability, where the reasons for believing are stronger than those for doubting.

el n'y a point de vérités immuables & universelles. J'ignore en effet si d'autres Etres bors de moi existent. Mais s'il y en avoit, ce qui paroît vrai aux uns, pourroit être jugé faux par d'autres. Il ne suit pas qu'une chose soit vraye parcequ'elle nous paroit telle. Tout esprit qui se trompe souvent, peut se tromper toujours; & cette simple possibilité sussit pour me faire douter se tout.

Telle est la nature de notre esprit, repris-je, nous ne pouvons pas resuser de rendre hommage à la verité quand elle est clairement apperçue; nous sommes même forcés d'y acquiescer: le doute n'est pas libre. Or cette impossibilité de douter, est ce qu'on appelle conviction:

L'esprit bumain ne peut pas aller plus loin.

O Anaximandre, vous crovez raisonner mieux que les autres bommes; mais à force de subtiliser, vous anéantissez la ture raison. Remarquez l'inconstance de votre esprit de la contradiction de vos raisonnemens. Vous avez vous u d'abord me démontrer qu'il n'y a point d'Intelligence souveraine. Quand je vous ai fait voir que vos prétendues démonstrations étoient des suppositions vagues, vous vous êtes jetté dans un doute universel; votre Philosophie se termine ensin à détruire la raison, à rejetter toute évidence, es à soutenir qu'il n'y a aucune règle qui puisse fixer nos jugemens. Il est par conséquent inutile de raisonner plus long-temps avec vous.

Ici je cessai de parler pour écouter ce qu'il alloit me répondre; mais voyant qu'il gardoit le silence, je continuai ainsi: Je suppose que vous doutez sérieusement: mais est-ce le désaut de lumiere ou la crainte d'en être éclairé qui cause vos doutes? Rentrez en vous-même; la sagesse se fait mieux sentir que comprendre. Ecoutez la voix de la nature qui parle en vous; elle se souievera bien tôt contre vos subtilités. Votre cœur est avec une soif insatiable de félicité, démentira votre esprit qui se réjouit dans l'espérance dénaturé de sa prochaine extinction. Encore une sois, rentrez en vous même; imposez sience à votre imagina-

thing as demonstration, or as immutable & universal truths. I know not indeed whether there exist any other beings besides my felf. But if there do, what appears true to fome, may feem false to others. It does not follow that a thing is true because it appears fo. A mind which is deceived often, may be deceived always; and this poffibility is fufficient alone to make me doubt of every thing.

Such is the nature of our understanding, reply'd I, that we cannot refuse to do homage to truth when it is clearly difcern'd; we are forced to acquiefce; we are no longer free to doubt. Now this impoffibility of doubting, is what men call evidence, con-

viction. The mind of man can go no further.

O Anaximander, you think that you reason better than other men; but by too much refining you destroy pure reason. Observe the inconstancy of your mind, & the inconfiftency of your discourse. You was at first for demonstrating that there is no fovereign Intelligence. When I shew'd you that your pretended demonstrations were only loose fuppositions, you then took refuge in a general doubting; & now at last your philosophy terminates in deftroying reason, rejecting all evidence, and maintaining that there is no rule whereby to make any fettled judgments. It is to no purpose therefore to reason longer with you.

Here I was filent to liften to what he would answer; but finding that he did not he speak, I thus refum'd my discourse: I suppose that you doubt ferioufly; but is it want of light, or the fear of being convinced, which causes your doubts? Enter into your felf: Truth is better felt than understood. Hearken to the voice of Nature which speaks within you; fhe will foon rife up against all your subtitties. Your infatiable thirst of happiness, will give your understanding the lie, when it rejoices in the unnatural hope of your approaching extinction. Once again, I fay, enter into your felf; impose filence upon your imagination & your passions, you

B 6

E vous trouverez dans le fond de votre ame, un sentinent de la Divinité qui dissipera vos doutes. C'est en troutant ce sentiment intérieur que votre esprit sera d'accord avec votre cœur. Cet accord fait la tranquillité de l'ame, E c'est dans cette paix seule qu'on entend la voix de la sagesse, qui supplée à la foible se de nos raisonnemens. Ici Pythagore cessa de parier, & Cyrus lui dit:

Vous unissez les sentimens les plus touchans avec les raisonnemens les plus solides. Soit qu'on consulte l'idée de la première cause ou la nature de ses effets, le lonbeur de l'homme ou le bien de la société, la raison ou l'expérience, tout conspire à prouver votre système. Mais pour senser comme Anaximandre, il faut supposer contre toute raison, que le mouvement est une propriété essentielle de la matière; que la matière est l'unique substance éxistante; que la force infinie agit sans conneissance & sans dessein, malgré toutes les marques de sagesse repandues dans l'univers.

Je ne conçois pas comment les bommes peuvent balancer entre ces deux systèmes. L'un est ténebreux pour l'esprit, desolant pour le cœur, destructeur de la société; l'autre est plein d'idées consolantes, il produit les sentimens nobles, il nous offermit dans tous les devoirs de

la vie civile.

Ce n'est pas tout. Il me semble que vous avez été trop modeste sur la force de vos preuves. Elles me paroissent invincibles, & démontrées. Il faut que l'un des deux systèmes soit vrai. La Nature éternelle est une matière aveugle, ou une Intelligence éclairée; il n'y a point de milieu. Vous avez prouvé que la prémière opinion est fausse & absurde; il s'ensuit évidemment que l'autre est veritable & solide. Hâtez vous, sage Pythagore, bâtez vous de me dire l'impression que sirent ves entretiens sur Anaximandre.

Il je rezira, répondit le Philosophe, désesperé, & réfoiu de me perdre. Te's que de foil·les neux que la lumiere du foieil ebleuit & aveugle, tel étoit le cour d'Anaximandre.

Ni

you will find, in the inmost of your foul, an inexpressible consciousness of the Divinity, which will not fuffer you to doubt. It is by hearkening to this eternal evidence that your understanding & your heart will be reconciled. On their reconcilement depends the peace of the foul, & it is in this tranquility alone that we can hear the voice of wifdom, which funplies the defects of our reasonings. Here Pythaguras

ceas'd, & Cyrus faid.

You join the most affecting considerations with the most folid arguments. Whether we consult the idea of the first Cause, or the nature of its effects, the happiness of man, or the good of society, reason or experience, all conspire to prove your system. But to believe that of Anaximander, we must take for granted against all reason, that motion is an effential property of matter; that matter is the only existing substance, & that infinite force acts without knowledge or delign, notwithstanding all the marks of wisdom that shine throughout the universe.

I do not conceive how men can hesitate between the two fystems. The one is obscure to the understanding, denies all confolation to the heart, & is destructive of fociety; the other is full of light & of comfortable ideas, produces noble fentiments, & streng

thens all the duties of civil life.

s

But this is not all. Methinks you have been too modest upon the strength of your arguments. They feem to me invincible & demonstrative. One of the two fystems must be true. The eternal Nature is either blind matter, or a wife Intelligence; there is no medium. You have flewn that the first opinion is abfurd: the o her therefore is evidently true & folid Make haste to tell me, O wise Pythageras! what impression your discourses made upon Auaximander.

He withdrew, answer'd the philosopher, in confusion & despair, & with a resolution to ruin me. As weak eyes which the Sun dazles & blinds, fuch was the hear of Anaximander. Neither

Ni les prodiges, ni les preuves, ni les sentimens ne penvent ébranler l'ame, lorsque l'erreur s'est emparée de

l'esprit par la corruption du cœur.

Depuis mon départ de Samos, j'apprens qu'il est tombé dans l'égarement que j'avois prévû. A force de ne vouloir rien croire que ce qu'on peut démontrer avec une évidence géométrique, il est parvenu non seulement à douter des vérités les plus certaines, mais même à croire les plus grandes absurdités. Il soutient sans aucune allégorie que tout ce qu'il voit n'est qu'un songe; que tous les bommes qui l'entourent sont des fantomes; que c'est lui-même qui se parle, & qui se répond; que le ciel & la terre, les astres, & les élémens, les plantes & les arbres ne sont que des illusions, & ensin qu'il n'y a rien de réel que lui.

Il vouloit d'abord anéantir l'essence divine, pour substituer à sa place une Nature aveugle; à présent il a détruit cette Nature même, pour soutenir qu'il est le

feul Etre qui existe dans l'univers. (a)

Cyrus sortit de cet entretien pénétré de la foiblesse de l'esprit bumain. Il sentit par l'éxemple d'Anaximandre, que les génies les plus subtils peuvent aller de dégré en dégré depuis l'impiété jusques à l'extravagance, Et tomber dans un délire Philosophique qui n'est pas moins insensé que la folie la plus grossiere.

Le jeune Prince étant instruit de la Religion des Grecs, alla le lendemain voir Pythagore pour l'inter-

roger fur les Loix de Minos.

La profonde Paix qui regne dans la Perse, dit il au sage Samien, me donne le loisir de voyager. Je cherche dans tous les pays à recueillir des connoissances utiles. J'ai passépar l'Egypte dont j'ai appris les Loix & le Gouvernement; j'ai parcouru la Grèce pour connostre les differentes Republiques qui la composent, & surtout celles de Lacédémone & d'Athènes.

Les

(a) Les Egomistes se servent aujourd'hui de ce langage, & Carnéades autresois parloit à jeu près de même, pour prouver qu'on ne peut être assuré de rien que de sa propre éxistence. Ici l'Athée de Pytrhonien devient Egomiste, Voyer le Dic. pag. 64.

# THE TRAVELS OF CYRUS. 39

Neither prodigies nor proofs, nor other confiderations, can move the foul, when error has feiz'd upon the understanding by the corruption of the heart.

Since my departure from Sames, I hear that he is fallen into the wild extravagance which I had foreseen. Being resolv'd to believe nothing which could not be demonstrated with geometrical evidence, he is come not only to doubt of the most certain truths, but to believe the greatest absurdities. He maintains, without any alegory, that all he sees is but a dream; that all the men who are about him are phantoms; that it is he himself who speaks to & answers himself, when he converses with them; that the Heaven & the Earth, the Stars & the Elements, plants & trees, are only illusions; & in a word, that there is nothing real but himself.

At first he was for destroying the divine Essence to substitute blind Nature in its place: At present he has destroy'd that Nature it felf, & maintains

that he is the only existent being. (a)

Thus ended the conversation between Cyrus & Pythagoras. The Prince was touch'd with the confideration of the weakness of human understanding. He saw by the example of Anaximander, that the most subtile genius may go gradually from impicty to extravagance, & fall into a philosophical delirium, which is as real a madness as any other.

Cyrus went the next day to fee the fage, in order to put some questions to him about the Laws of

Minos.

1

de

bé

11-

ne

4

re

lé-

us

est

les

en

ıb-

l a

le

de

re,

zré

હ

ins

des

er

au

che

les.

014-

les

out

Les

ge,

pour

ifte,

The profound peace, said he to Pythagoras, which is at present in Persia, gives me leisure to travel. I am going over the most famous countries to gather useful knowledge. I have been in Egypt, where I have inform'd my self of the laws & government of that Kingdom. I have travell'd over Greece to acquaint my self with the different Republicks which compose it, especially those of Lacedemon & Athens.

<sup>(</sup>a) The language of the modern Egomifts, & of Carnonics heretofore, See Dife. pag. 65.

Les anciennes Loix d'Egypte m'ont paru excellentes, Es fonaces sur la Nature; mais la forme de son Gouvernement etoit désettueuse. Il n'y avoit aucun frein pour retenir les Rois. Les trente Juges ne partageoient point avec eux la puissance suprême, ils n'étoient que les interprêtes des Loix. Le despotisme & les conquêtes ont ensin détruit cet Empire.

Je crains qu'Athènes ne térisse par le défaut contraire. Son Gouvernement est trop tumultueux & trop populaire Les Loix de Solon sont bonnes, mais il n'a pas eu assez d'autorité pour résormer le génie d'un petple qui a un goût démesuré pour la liberté, pour le luxe

& pour le plaifir.

Lycurgue a remédié aux maux qui ont ruiné l'Egyste, Es qui perdront Athènes; mais ses Loix sont trop contraires à la nature. L'égalité des rangs es la communauté des biens ne peuvent pas durer long-temps. Si-tôt que les Lacédémoniens auront étendu leur pouvoir dans la Grèce, ils s'affranchiront sans doute de ces Loix; elles bornent les possions d'un côté, mais elles les flattent trop d'un autre; en proscrivant la volupté, elles autorisent l'ambition.

Aucune de ces trois formes de Gouvernement ne me paroit parfaite. On m'a dit que Minos en établit une autrefois dans cette Isle qui remédie à tous ces exces.

Pythagore admira la pénétration du jeune Prince, & le conduisit au Temple, où les Loix de Minos étoient

conservées dans un coffre d'or.

Cyrus y lut tout ce qui regardoit la Religion, la Morale, & la Politique, & tout ce qui pouvoit servir à la connoissance des Dieux, de soi-même, & des autres bommes. Il trouva dans ce Livre sacré ce qu'il y avoit de meilleur dans les Loix d'Egypte, de Sparte, & d'Athènes, & sentit par-là que comme Minos avoit profité des lumieres des Egyptiens, de même Lycurgue & Solon devoient au Législateur de Crète ce qu'il y avoit de plus excellent dans leurs institutions. C'est aussi sur ce modèle que Cyrus forma les Loix admirables qu'il établit dans son Empire après avoir conquis l'Asie.

Pythagore lui expliqua ensuite la forme

ites .

Gou-

rein

nent

que

iêtes

con-

trop

71'8

pen-

wit

te,

con-

mu-

i-tôt

lans

ix;

tent

uto-

7725

24718

. 8

ient

Mo-

à la tres

tion

'A.

ofité

lon

lus

mo-

blit

me

dis

s.

The ancient Laws of Egypt feem to me to have been excellent, and founded upon Nature; but its form of government was defective. The Kings had no bridle to restrain them. The thirty Judges did not share the supreme authority with them. They were but the interpreters of the Laws. Despotick power & conquests at last destroy'd that Empire.

I fear that Athens will be ruin'd by a contrary fault. Its government is too popular & tumultuous. The Laws of Solon are good, but he has not had sufficient authority to reform the genius of a people which have an unbounded inclination for liberty,

Lycurgus has provided a remedy for the defects which ruin'd Egypt, & will defroy Athens. But his Laws are too contrary to Nature. Equality of ranks, & community of goods, cannot fubfift long. Besides, his Laws, while they restrain the passions on one side, indulge them too much on another; & while they proscribe sensuality, they savour ambition.

None of these three forms of government seem to me to be perfect. I have been told, that Minos heretofore establish'd one, in this Island, which was free from the defects I have mention'd-

Pythagoras admir'd the young Prince's penetration, & conducted him to the Temple, where the Laws of Minos were kept in a golden box.

Cyrus found there all that regarded Religion, Morality & Policy, & whatever might contribute to the knowledge of the Gods, himself, & other men. He found in this facred book all that was excellent in the Laws of Egypt, Sparta, & Atbens, & thereby perceiv'd, that as the Egytian knowledge had been useful to Minos, so Lycurgus & Solon were indebted to the Cretan Law-giver for the most valuable parts of their institutions And it was upon this model also, that Cyrus form'd those admirable Laws which he establish'd in his Empire, after having conquer'd Asia.

Pythagoras, after this, explain'd to him the form

du Couvernement de l'ancienne Crète, & après lui avoir montré comment elle prévenoit également le despotifme & l'anarchie, il lui dit : On croiroit qu'un Gouvernement fi parfait dans toutes fes parties auroit du subfifter toujours; mais on n'en voit presque p'us aucun veftige. Les successeurs de Minos regnèrent pendant quelques fiècles en dignes enfans d'un tel Pere: leurs descendans dégénérèrent peu à peu. Ils ne se crurent pas affez grands pendant qu'ils n'étoient que conservateurs des Loix; ils voulurent substituer à la place de ces Loix leurs volontés absolues. Les Crétois résistèrent aux innovations. De-là naquirent les discordes, & les guerres civiles. Dans ces tumultes les Rois furent detrônes, exiles, ou affaffines; des Usurpateurs se mirent à leur place. Ces Usurpateurs affoiblirent l'autorité des Nobles. Les De putés du peuple s'emparèrent de la puissance souveraine; la Monarchie fut éteinte, & le Gouvernement devint populaire.

Tel est le triste état des choses humaines. Le desir de l'autorité sans hornes dans les Princes, l'amour de l'indépendance dans les Peuples, exposent tous les Etats à des révolutions inévitables. Rien n'est fixe, rien n'est stable parmi les hommes. Leurs passions tôt ou tard

l'emportent sur les meilleures loix.

Cyrus comprit par ce discours que ce n'est pas seulement dans la sagesse des Loix, mais plus encore dans celle des Souverains qu'on trouve le salut & le bonbeur d'un Etat. Dans tous les pays cinq ou six bommes bardis, artificieux, éloquens, entrasnent presque toujours le Monarque ou le Sénat. Tous les Gouvernemens sont bons, lorsque ceux qui régnent ne cherchent que le bien public; mais ils seront toujours désettueux, parceque les bommes qui y président sont imparfaits.

Après plusieurs entretiens semblables avec le sage Samien, Cyrus se prépara ensin à continuer ses voyages. En quittant Pythagore, il lui dit: Que j'ai de regret de vous voir abandonné aux caprices du sort qui vous persécute! Que je serois beureux de passer i a-

100-

1011-

di

cun uel-

cen-

ffez

27175

ons.

iles.

. 04

Ces

Dé.

rai-

de-

de

'in-

ts à

'eft

ard

ule-

ans

eur

mes

ou-

ens le

ce-

Sa-

Va-

'ai

du

de

er

of Government of ancient Crete, & how it provided equally against despotick power and anarchy. would think, added the philosopher, that a Government fo perfect in all its parts, should have subfifted for ever. And indeed the fuccessors of Minos reign'd for some ages like worthy children of such a father: but hy degrees they degenerated. They did notthink themselves great enough while they were only the protectors of the Laws; they would substitute their arbitrary will in the place of them. The Cretans oppos'd the innovation. From thence fprung difcords & civil wars. In these tumults the Kings were dethron'd, exil'd, or put to death; & Usurpers took their place. These Usurpers, to flatter the people; weaken'd the authority of the Nobles. The Deputies of the people, invaded the fovereign authority; Monarchy was abolifh'd & the Government became popular.

Such is the fad condition of human things. The defire of unbounded authority in Princes, and the love of independence in the People, expose all Kingdoms to inevitable revolutions. Nothing is fix'd or stable among men. Their passions, sooner or

later, get the better of the best Laws.

Cyrus understood by this, that the fafety & happiness of a Kingdom do not depend so much upon the wisdom of Laws, as upon that of Rulers. Neither is it the form of Government which makes Nations happy; all depends on the conduct of Governors, their steady execution, of the Laws, and their own strict observance of them. All forts of Government are good, when those who govern seek only the publick welfare; but they are all defective, because the Governors, being but men, are imperfect.

After feveral fuch conversations with the wife Simian, the Prince prepar'd to continue his travels, & at parting faid to him: I am extremely concern'd to fee you abandon'd to the cruelty of capricious fortune! How happy should I be, to

ipend

passer mavie avec vous dans la Perje! Je ne vous offrirois ni les plaisirs, ni les richesses qui flattent les autres bommes. Je sçais que vous en seriez peu touché: vous êtes au dessus des faveurs des Rois, parceque vous êtes détrompé de toutes les fausses grandeurs. Mais je vous offre dans mes Etats, la paix, la liberté, & le doux loisir que les Dieux accordent à ceux qui aiment la sayesse.

f

p

V

t

h

P

5

u

b

0

T

0

I

C

t

r

1

ć

3

1

J'aurois une vraye joye, reprit Pythagore, de vivre fous votre protection avec Zoroaltre & les Mages; mais il faut que je suive les ordres d'Apollon. Un grand Empire s'eleve en Italie , qui deviendra un jour maitre de l'univers; la forme de son Gouvernement est semblable à celle que Minos établit en Crète. Le genie de Jes peuples eft auffi guerrier que celui des Spartiates. L'amour généreux de la Patrie, le goût de la pauvreit personnelle pour augmenter la richesse publique, les sentimens nobles & defintereffes qui regnent parmi fes Citoyens , le mepris du plaifir qu'ils uniffent avec un zele ardent pour la liberté, les rendent propres à conquerir le monde entier. J'y dois porter la connoi ffance des Dieux & des Loix. Je vous quitte, mais je ne vous oublierai jamais; mon cœur vous suivra partout. Vos conquêtes s'étendront selon les oracles. Puissent les Dieux vous préserver alors de l'yvresse de l'autorité suprême ! Pui fiezvous sentir longtemps le plaifir de ne régner que pour rendre les bommes beureux! La Renommée m'instruira de votre fort. Je demanderai fouvent : la grandeur n'at-elle pas changé le cœur de Cyrus? Aime-t-il toujours la vertu? Craint-il toujours les Dieux? Il faut que je vous quitte, mais nous nous rejoindrons dans le sejour des Justes. Ab! Cyrus! quelle sera ma joye de vous revoir après la mort parmi les bons Rois que les Dieux couronnent d'une gloire immortelle! Alieu, Prince, adieu, souvenez vous de n'employer jamais votre puissance, que pour faire sentir les effets de votre bonté.

Cyrus ne peut rien répondre, son cœur s'attendrit, il embrasse le Philosophe avec vénération, il mouille son visage de ses larmes. Il fallut enfin Cons oifit Te.

ivre mais rand aitre lem-

e de ites. rete Jen-Ci

zele iérir ieux

erai quê-MOU Tiez-

pour uira n'a· ours

ie je j Gur sreieux

lieu; ice,

s'ation . nfin frend my life with you in Perfia! I will not offer you . pleafures, or riches, which allure other men; 1 know you would be little mov'd by them: you are above the favours of Kings, because you see the vanity of human grandeur. But I offer you, in my dominions, peace, liberty, & the fweet eafe which the Gods

grant to those who love wisdom.

I should be very glad, reply'd Pythagoras, to live under your protection with Zoroafter & the Magi: but I must follow the orders given me by the Oracle of Apollo. A mighty Empire is rifing in Italy, which will one day become mafter of the world; its form of Government is like that establish'd at Crete by Minos. The genius of the people is as warlike as that of the Spartans. The generous love of their country, the effeem of perfonal poverty, in order to augment the publick treasure, the noble & disinterefted fentiments which prevail among the citizens, their contempt of pleasure, & their ardent zeal for liberty, render them fit to conquer the whole world. I am to introduce there the knowledge of the Gods, & of Laws. I must leave you, but my heart will follow you every where. You will doubtless extend your conquests, as the Oracles have foretold. May the Gods preferve you then from being intoxicated by fovereign power! May you long feel the pleafure of reigning only to make other men happy! Fame will inform me of your fuccesses. I shall often ask, bas not grandeur made a change in the heart of Cyrus? Poes be still love virtue? Does be continue to fear the Gods? Though we now must part, we shall meet again in the abode of the Just. Ah Cyrus! how joyful shall I be to see you again after death, among the good Kings, who are crown'd by the Gods with immortal glory! Farewel, Prince, farewel; & remember that you never employ your power but to manifelt your goodness.

Cyrus was to much affected, that the could not speak. He respectfully embraced the old Man, and sedew'd his face with tears. But in fhort, they

fe séparer. Pythagore partit bientôt pour l'Italie, & Cy-

En s'éloignant de Crète & des côtes de la Grèce, il les quitta avec regret, & se ressouvenant de tout ce qu'il y avoit vû, il dit à Araspe: Quoi! c'est donc là cette nation qu'on croit superficielle & frivole? J'y ai trouvé de grands bommes de toutes les especes, des Philosophes profonds, des Capitaines babiles, de grands Politiques, des génies capables d'atteindre à tout, & de tout approfondir.

Ils préférent les connoissances agréables aux idées abfiraites; les arts d'imitation aux recherches subtiles: mais ils ne méprisent pas les sciences sublimes, au contraire ils y excellent, quand ils veulent s'y appliquer.

Ils aiment les étrangers plus que ne font les autres nations, & parlà leur pays mérite d'être appellé la Patrie commune du genre bumain. Ils paroissent quelques trop occupés de bagatelles & d'amusemens; mais les grands bommes parmi eux ont le secret de préparer les affaires les plus importantes, même en s'amusant. Ils sentent que l'esprit a souvent besoin de repos; mais en se délassant ils sçavent mouvoir les plus grandes machines par les plus petits ressorts. Ils regardent la vie comme un jeu, mais un jeu semblable aux feux Olympiques, où les danses enjouées se mêlent avec les travaux pénibles.

J'admire, dit Araspe, la politesse des Grecs, & toutes les qualités qu'ils ont pour la société; mais je ne sçaurois estimer ni leurs talens, ni leurs sciences. Les Chaldéens & les Egyptiens les surpassent infiniment dans toutes les connoissances solides.

Je suis, repliqua Cyrus, d'un sentiment bien différent du vôtre. Il est vrai qu'on trouve chez les Chaldéens, & chez les Egyptiens de grandes idées, & des découvertes utiles; mais leur science est souvent pleine d'obscurité. Ils ne connoissent pas, comme les

Grecs,

m

G

di

C

tl

P

ci

å

le

ti

d

e:

11

C

ti

b

P

a

l

n

g

I

ð

t

1

8

### THE TRAVELS OF CYRUS. 47

must separate. Pythagoras embark'd very soon for Italy, & the Prince in a Phanician vessel for Tyre.

As they were failing from Crete, & the coasts of Greece began to disappear, he selt an inward regret, & calling to mind all he had seen & heard in those countries, said to Araspes: What! is this the nation that has been represented to me, as so superficial & trissing? I have found there great men of all kinds, prosound philosophers, able warriors, wise politicians, & genius capable of reaching the heights & depths of all things.

It is true, they love the agreable kinds of knowledge, more than abstract ideas: the arts of imitation more than nice speculations: but they do not despise the sublime sciences. On the contrary, they excel in them, when they apply their minds to the

ttudy of them.

T.

il

il

te

té

es

5.

0-

b-

s:

71-

.

291

la

elais A

rer

nt.

ais

14-

oie

111-

ux.

છ

me

Les

ens

ien

les

25,

GU-

les,

They love strangers more than other nations, of which their country deserves to be stilled the common country of mankind. They seem indeed to be sometimes taken up too much with trisles & amusements; but the great men among them have the secret of preparing the most important affairs, even while they are diverting themselves. They are sensible that the mind has need now & then of rest; but in these relaxations they can put in motion the greatest machines by the smallest springs. They look upon life as a kind of sport, but such as resembles the Olympick games, where mirthful dancing is mix'd with laborious exercises.

I admire, said Araspes, the politeness of the Greeks. & all their conversable qualities. But I cannot esteem them for their talents or their sciences. The Chaldeans & Egyptians surpass them exceedingly in all

folid knowledge.

I am of a very different fentiment from you, reply'd Cyrus. It is true indeed, we find sublime ideas & useful discoveries among the Chaldeans & Egyptians; but their depth of science is often full of obscurity. They know not, like the Greeks.

Grecs, les moyens de parvenir aux vérites inconnues par l'enchaînement des vérités connues. Cette méthode ingénieuse de mettre chaque idée à sa place, de mener l'esprit par degrés des vérités les plus simples aux vérités les plus composées avec ordre, clarté, & précision, est un secret peu connu des Chaldéens & des Egyptiens qui se vantent d'avoir plus de génie original. C'est là pourtant la véritable science qui apprend à l'homme l'etendue & les bornes de son esprit; c'est parlà que je présère les Grecs aux autres peuples, & non à cause de leur politesse.

La vraye politesse est propre aux ames délicates de toutes les nations, & n'est point attachée à aucun peuple en particulier. La civilité extérieure n'est que la jorme établie dans les différens pays pour exprimer cette politesse de l'ame. Je présère la civilité des Grecs à celle de tous les autres peuples, parce qu'elle est plus simple, & moins embarassante; elle rejette toutes les formalités superflues; elle n'est occupée qu'à rendre la société libre & agréable. La politesse intérieure est bien différente de cette civilité superficielle.

Vous n'étiez pas présent le jour que Pythagore m'en parla. Voici comme il la définit; voici comme il la pratique. C'est une égalité d'Ame qui exclut tout à la sois l'empressement & l'insensibilité. Elle suppose un discernement vif, qui s'apperçoit d'abord de tout ce qui peut convenir aux dissérens caractères. C'est une douce condescendance qui sçait s'accommoder au goût des autres, non pour flatter, mais pour apprivoiser leurs passions. C'est un oubli de soi même qui cherche avec délicatesse le plaisir d'autrui, sans le saire appercevoir. Elle sçait contredire avec respect, elle sçait plaire sans adulation, elle est également éloignée de la fade complaisance, & de la basse familiarité.

Cyrus s'entretenoit ainsi avec Araspe, lorsque les vents contraires arrêtèrent leur course, & es obligèrent à relâcher dans l'Isle de Chypre. t

15

14

-

1-

2

r

-

4

e

,

5

e

.

.

t

\$

Greeks, how to come at unknown truths, by a chain of known & enfy ones. That ingenious method of ranging each idea in its proper place, of leading the mind by degrees from the most simple truths to the most compounded, with order, perspicuity, & brevity, is a secret with which the Chaideans and Egyptians, who boast of having more of original genius, are little acquainted. This, nevertheless, is the true science, by which man is taught the extent & bounds of his understanding; & it is for this reason that I prefer the Greeks to other nations, & not because of their politeness.

True politeness is common to refined genius's of all nations, & is not peculiar to any one people. External civility is but the form established in different countries for expressing that politeness of the mind. I prefer the civility of the Greeks to that of other nations, because it is more simple, and less troublesome; It excludes all superfluous formality: Its only aim is to render company & conservation cary & agreable. But internal politeness is very dif-

ferent from that fuperficial civility.

You were not present that day, where Pythagoras spoke to me upon this head. This is his notion of politeness, to which his own practice is answerable. It is an evenness of faul which excludes at the same time both insensibility & too much earnestness. It supposes a quick discernment, to perceive immediately the different characters of men; & by an easy condescension, adapts itself to each man's taste, not to flatter, but to calm his passions. In a word, is is a forgetting of our selves, in order to seek what may be agreeable to others; but in so delicate a manner as to let them scarce perceive that we are so employ'd. It knows how to contradict with respect, & to please without adulation, & is equally remote from an insipid complaisance & a mean familiarity.

In this manner Cyrus & Araspes discoursed together, till by contrary winds they were obliged to cast anchor on the coast of Cyprus.

Vol. II.

C

Temple de Paphos, Eles bocages d'Idalie, confacrés à la mere des Amours. En voyant ces lieux fameux, il ve rappella les remarques de Pythagore sur la corruption des Poètes Grecs, Es suvient degrade la Théologie primitive d'Orphée, pour faire descendre de l'Empyrée les Puissances celestes, pour les placer sur les montagnes de la Grèce comme dans leur Ciel suprème, Es pour leur attribuer non seulement les passions humaines, mais encore les vices les plus honteux. Il se bâta de renter cette Isle profane, E debarqua bientôt à Tyr.



## THE TRAVELS OF CYRUS.

à

il

0%

117

10

ée

les

ur

s,

de

The Prince took this opportunity to visit the Temple of Paphos & the Groves of Idalia, consecrated to the Mother of Love. The fight of these famous places brought to his mind, what Pythagoras had said concerning the corruption of the Greek poëts, & the monstrous productions of their wild and licentious imaginations. They had debased the primitive Theology of Orpheus, brought the heavenly Powers down from the Empyreum, to place them on the mountains of Greece, as in their highest Heaven; & had ascribed to them not only human passions, but the most shameful vices. Cyrus laid hold of the first savourable moment to quit this profane Island, & soon after landed at Tyre.



THE

# なりななりななりななつななりななったなっな

# LESVOYAGES

DE

# CYRUS.

#### LIVRE SEPTIEME.

E Roy de Babylone ayant détruit, e
près un siège de trente ans, l'ancienne Tyr, les babitans avoient bâti une
l'ille nouvelle dans une Isle voisine à
trente stades du rivage.

Cette Isle s'étendoit en croissant, pour embrasser un golfe où les vaisseaux étoient à l'abri des vents. Plusieurs allées de cedres régnoient le long du port, & à chacune de ses extrémités une forteresse ivaccessible faisoit la sureté de la Ville, & des navires qui y abordoient.

du milieu du môle un portique souteme de douze rangs de colomnes, formoit plusieurs galeries où s'assembloient à certaines beures du jour les Negocians de tous les pays. On y entendoit parler toutes sortes de langues, & l'ony distinguoit les mœurs des différentes nations. La ville de Tyr sembloit être la Capitale de l'Univers.

Un nombre proligieux de vaisseaux couvroit la mer; les uns partoient, les autres arrivoient. Ici t'on replioit les voiles, tandis que les rameurs fatigués goûtoient le reses. Là on coupoit les Cedres du Liban: là on lançoit à la mer les bâtimens neuvellement construits, avec de grands bruits qui foisoient résonner tout le rivage. Une fauie innombrable de peuple inondoit le port: ceux-ci s'occupoie t à décharger les navires, ceux là a transporter les marchand es,

# ないかないなないななりなないなないなから

## THE TRAVELS

OF

# YRU

#### BOOK VII.

S. & & He King of Babylon had deftroy'd ancient Tyre , after a thirteen year's fiege. The Tyrians forefeeing that their city would be taken, had built another in 為秦京泰島 a neighbouring island, thirty furlongs from the shore.

ie.

es

es

la

gs

nt

V5.

y

ile

r:

oit

le

11.

s.

er

ple

les

s,

124-

This island stretched it felf in form of a crescent, and enclos'd a bay, where the fhips were shelterd from the winds. Divers rows of cedars beautify'd the port; and on each fide of it was a fortreis for the fecurity of the town & of the fhipping.

In the middle of the mole was a portico of twelve rows of pillars, with feveral galleries, where, at certain hours of the day, the people of all nations affembled to buy & fell. There one might hear all languages spoken, & see the manners & habits of all the different nations; fo that Tyre feem'd the capital of the Univerte.

An infinite number of veffels were floating upon the water; fome going, others arriving. A prodigious throng of people cover'd the keys. In one place they were cutting the Cedars of Lebanon. In another they were launching new-built veffels, with loud fhouts, that made the fhore rejound. Some were furling their fails, while the weary rowers enjoy'd repose; others were hastening to leave the port. Some were buly in unloading thips: fome in transporting merchandize;

C 3

d'autres à remplir les magafins. Tous étoient en mouvement, tous s'empressoient au travail, tous s'animoient

au commerce.

Ce spectacle d'agitation & d'occupation, arrêta longtems la vue de Cyrus: il s'avance enfuite vers une des extremites du mile , & rencontre un bomme qu'il croit reconnostre. Me trompai-je, s'écria le Prince, n'eft-ce point Am nophis qui a quitte fa folitude pour rentrer dans la société des bommes? C'est moi même, repliqua le fage Fgyptien; j'ai abandonne l'Arabie Heureuse pour me retirer au pied du Mont Liban. Cyrus furpris de ce changement, lui en demanda les raijons. Arobal, dit Amenophis, en est la cause. Cet Arobal dont je vous ei parle, autrefois prisonnier avec moi à Memphis, & esclave dans les mines d'Egypte, étoit fils du Roy de Tyr, mais il ignoroit fa haute naiffance. Il eft remonte fur le trône de fes Ancêtres, & fon veritable nom eft Ecnibal. Je jouis d'une tranquillité parfaite dans ses Etats. Venez voir un Prince qui est digne de votre amitié. Je m'interessois à son fort, reprit Cyrus, par l'amitie que vous aviez conçue pour lui, mais je ne pouvois lui pardonner de vous avoir quitté. Je partage avec vous le plaifir d'avoir retrouve votre ami : apprenez - moi ce qui lui est arrivé depuis votre séparation.

Aménophis conduisit Cyrus & Araspe dans l'enfoncement d'un rocher, d'où l'on découvroit la mer, la ville de Tyr, & les campagnes fertiles qui l'environnoient. D'un cété le Mont Liban bornoit la vûë, & de l'autre l'12 de Chypre sembloit s'enfuir sur les eaux. Ils s'assirent tous trois sur un lit de mousse, & le sage Egyptien se bâta de raconter à Cyrus les avantures du Roy de Tyr

Le pere d'Ecnibal, dit-il, mourut pendant qu'il étoit encore au berceau. Itobal son oncle, aspirant à la Royanté, resolut de se désaire du jeune Prince. Bahal à qui l'education d'Ecnibal avoit été confiée, pour le seustraire à la cruauté du Tyran, repandit le bruit de sa mort: il l'envoya dans une campagne solitaire au pied du Mont Liban,

613

55

and others in filling the magazines. All were in motion, earnest at work, & eager in promoting trade.

Cyrus observ'd with pleasure this scene of hurry & bufinets, & advancing towards one end of the mole, met à man, whom he thought he knew. Am I deceiv'd, cry'd out the Prince, or is it Amenophis, who has left his folitude, to come into the fociety of men? It is I, reply'd the fage Egyptian; I have chang'd my retreat in Arabia for another at the foot of mount Lebanon. Cyrus furpriz'd at this alteration, ask'd him the reason. Arobal, said Amenophis, is the cause of it. That Arobal, of whom I fpoke to you formerly, who was prisoner with me at Memphis, & my feilow flave in the mines of Egypt, was fon to the King of Tyre, but knew not his birth. He has afcended the throne of his anceltors: & his true name is Ecnibal. I enjoy a perfeet tranquillity in his dominions. Come, & fee a Prince who is worthy of your friendfhip. Inform me first, replied Caras, of all that has happen'd to him fince his departure from Arabia. Your friendship for him made me follicitous for his fucces, & I rejoice with you on your finding him again; but I cou'd never forgive his leaving you.

Amenophis led the Prince & Araspes into the hollow of a rock, from whence they had a view of the sea, the city of Tyre, and the fertile fields near it. On one side mount Lebanon bounded the prospect, & on the other the isle of Cyprus seem'd to sy away upon the waters. They all three sat down upon a bed of moss, and the Egyptian sige that began his relation of the adventures of the Tyrian

King.

..

715

gles

oit

ce

er

e

ur

C:

lit

75

3

1,

le

1.

e-

e

le.

7-

le

ıį

10

t.

.

n

8

While Ecnibal was yet a child in his cradle, his father dy'd. His uncle Itobal, aspiring to the Royalty, resolv'd to rid himself of the young Prince. But Babal, to whom his education was enrutted, spread a report of his death, to preserve him from the cruelty of the Tyrant, & sent him to a solitary part of the country, at the soot of mount Lebanon,

CT

Wher

cà il le fit passer pour son fils sous le nom d'Arobal. Ry vint jouventes fois pour s'entretenir avec le Prince, sans tui découveir sa naissance. Quand Ecnibal eut atteint sa quatorzieme année, Bahal forma le destein de le retablir sur le trône de ses Ancêtres. L'Usfurpateur ayant decouvert les projets de ce suicle Tyrien, le sit ensermer dans une prison étroite, & le menaça de la mort la plus cruelle, s'il ne lui livroit pas le jeune Prince. Bahal garda le silence, résoiu de mouvir plutôt que de trabir son devoir, & sa tendresse pour Ecnibal.

Cependant Itobal étant instruit que l'héritier de la couronne vivoit encore, se trouble & s'agite. Pour calmer ses inquietules, & pour assourir su rage, il ordonna qu'on set mourir tous les enfans de Bahal. Un faite e Esclave en su averti, & sit sauver Ecnibal. C'est ainsi que ce jeune & malbeureux Prince quitta la

Phénicie sans seavoir le secret de sa naissance.

Bahal je sauva de sa prison en s'elargant d'une bauve Tour dans la mer; il gagna le rivage en nageant, Es se retira à Babylone, où il se set connoître à Nabuchodonosor. Pour se venyer du massacre de ses enfans, el excita ce Conquérant à faire la guerre à Itobal, Es à entreprendre le long siège de Tyr. Le Roy de Babylone à struit de la capacité Es de la vertu de Bahal, le choisit tour commander en ches cette expedition. Itobal y sui tué, Es après la prise de la Ville, Bahal sut élevé sur le trêne de Tyr par Nabuchodonosor, qui reconnut ainsi ses services Es son attachement.

Bahal ne je .aissa point éblouir par l'éclat de la Royauté. Ayant appris qu'Ecnibal etoit échappé à la fureur au Tyran, son premier soin sut d'envoyer par toute l'Asie pour le coercher, mais il n'en put apprendre aucure nouvelle; car nous étions alors dans les mines d'Egypte.

Arobal avant erré longtemps dans l'Afrique, & perdu l'Esclave qui le conduisoit, s'engagea dans les troupes des Carions, résolu de finir ses jours, ou de se distinguer par quelque action éclatante. Je vous ai raconté autres s notre

R

e,

tet

e1:

U.

y.

13

as

1:1-

ur

la

11-

Jn.

ıl.

la

3

0.

5,

10

it

16

17

ſi

1-

\*

3

e

•

24

S

where he made him pass for his own on, under the name of Arabal. There he went frequently to see & to discourse with the Prince, but without discovering to him his birth. When he was in his fourteenth year, Babal form'd a design to place him upon the throne. But the Usurper being apprized of the projects of the faithful Tyrian, shut him up in a close prison, & threaten'd him with the most cruel death, if he did not deliver up the young Prince into his hands. Babal, however, kept silence, & was resolv'd to die rather than betray his duty and affection for Ecnibal.

In the mean while, the Tyrant feeing that the heir of the crown was yet living, was greatly disturb'd & incens'd. In order to fatisfy his rage, and calm his disquiets, he gave order to extinguish the whole race of Babal. But a faithful flave having private notice of it, contriv'd Ecnibai's escape; so that he lest Phanicia without knowing the secret of his birth.

Babal got out of prison, by throwing himself from a high tower into the sea, got ashore by swiming, & retir'd to Babylon, where he made himself known to Nabuchodonosor. He stirr'd up that Conqueror to make war upon Itohal, and to undertake the long siege of Tyre. The King of Babylon being inform'd of the bravery & capacity of Babal, chose him to command in chief at that siege. Itohal was kill'd, & after the town was taken, Babal was rais'd to the Throne of Tyre by Nabuchodonosor, who in that manner recompens'd his services & sidelity.

Bahal did not fuffer himself to be dazzled by the lustre of Royalty. His first care was to send over all Asia to seek Ecnibal; but he could learn no news of him; for we were then in the mines of Egypt.

The young Prince having wander'd long in Africa, & lost the slave who conducted him, engag'd himfelf in the Carian troops, being resolv'd either to end his days, or to distinguish himself by some glorious action. I have formerly given you an account C 5

notre premiere connoi (fance (a), notre amitie réciproque,

notre esclavage commun, & notre separation.

Après m'avoir quitte, il alla à Babylone: c'est là qu'il apprit la revolution de Tyr, & que Bahal qu'il croyoit son pere, étoit élevé sur le trône. Il quitta promptement la Cour de Nabuchodonosor, & arriva bientôt dans la Phénicie, où il se sit annoncer à Bahal.

Ceb on vieillard accable par l'âge, reposoit sur un riche tapis. La joye lui donne des sorces; il se leve, il court vers Arobal, il l'examine, il lui fait plusieurs questions, il rappelle tous ses traits, & le reconnoit ensin. Il ne peut plus se contenir, il se jette à son col, il le serre entre ses bras, il mouille son visage de ses larmes, & s'écrie avec transport: C'est donc vous que je vois; c'est Ecnibal, c'est le fils de mon maître; c'est l'enfant que j'ai sauvé des mains du Tyran, c'est la cause innocente de mes disgraces, & le sujet de ma gloire. Je puis ensin montrer ma reconnoissance pour le Roy qui n'est plus, en rétablissant son fils. Ab Dieux! c'est ains que vous récompensez ma sidélité: je meurs content.

Aussitöt Bahal dépêcha des Ambassadeurs à la Cour de Babylone, demanda permission à Nabuchodonosor de quitter la Royauté, & de reconnoître Ecnibal pour san Maître légitime. C'est ainsi que le Prince de Tyr monta sur le trône de ses Ancêtres: Bahal mourut bientit après.

Arobal étant parvenu à la Couronne, [ce qui arriva peu de tems après votre départ pour l'Egypte] envoya dans ma solitude un Tyrien pour m'instruire de son sort, of pour me presser de venir à sa Cour. Je sus ravi d'apprendre son bonleur, of de voir qu'il m'aimoit encore. J'en témoignai ma joye par les expressions les plus vives, en marquant au Tyrien que tous mes desirs étoient satisfaits, puisque mon ami étoit beureux; mais je resusai absolument de quitter ma retraite. Il renvoya de nouveau me conjurer de le venir secourir dans les travaux de la Royauté. Je sui répondis que ses propres lumieres sui suffisient pour remplir ses devoirs;

<sup>(</sup>a) Pag. 118. &c.

of our first acquaintance \*, our mutual friendship, our common flavery, & our separation.

After having left me, he went to Babylon; where he was inform d of the revolution which had happen'd at Tyre, & that Babal, whom he believed his Father, was rais'd to the throne. He speedily left the court of Nabuchodonofor, & soon arriv'd in Pha-

nicia, were he was introduc'd to Babal.

The good old Man, loaded with years, was reposing himself upon a rich carpet. Joy gives him strength; he rises, runs to Arabal, examines him, recalls all his features. & knows him to be the same. He can no longer contain himself, falls upon his neck, embraces him, bedews his face with tears, & cries out with transport: It is then you whom I see; it is Ecnibal himself, the son of my master, the child whom I sav'd from the Tyrant's hands, the innocent cause of my disgrace, & the subject of my glory. I can now shew my gratitude towards the King who is no more, by restoring his Son. Ah Gods! it is thus that you recompence my fidelity; I die content.

He dispatch'd Embassadors to the Court of Babyton, to ask permission of the King to resign the crown, & recognize Ecnibal for his lawful master. Thus the Prince of Tyre ascended the throne of

his Ancestors: & Babal died foon after.

As foon as Arobal was reftor'd, [which was a little time after your departure for Egypt] he fent a Tyrian to me in my folitude, to inform me of his fortune, & to press me to come & live at his court I was charm'd to hear of his happiness, & to find that he still lov'd me. I express'd my joy in the most lively manner, & signify'd to the Tyrian, that all my desires were fatisfy'd, since my friend was happy; but I absolutely refus'd to leave my retirement. He sent to me again, to conjure me to come & assist him in the labours of Royalty. My answer was, that he had knowledge sufficient for all his duties;

<sup>\*</sup> Pag. 119 60.

& que ses malleurs passes serviroient à lui faire éviter

ses écueils de l'autorite suprêne.

Voyant enfin que rien ne pouvoit m'ebranler, Ecnibal quitta Tyr jous pretexte d'aller à Babylone rendre hom-mage au Roy des Assyriens, & arriva bien-tôt dans ma folitude.

Nous nous embrassames long-temps avec tendresse. Vous avez crù sans doute, me dit il, que je vous avois emblié, que notre séparation venoit du refroidissement de mon amitié. Es que l'ambition avoit sé luit mon cœur; mais vous vous êtes trompé. Il est vrai que lorsque je vous quittai, la retraite m'étoit devenue insupportable, je n'y trouvois point la paix. Cette inquietude venoit sans doute des Dieux mêmes. Ils m'entrainoient sans que je le scusse à remplir les desseins de leur sagesse. Je ne pouvois goûter de repos en leur résistant. C'est einsi qu'ils m'ont conduit au trône par des routes inconnues. La grandeur n'a point change mon cœur; montrez moi que l'absence n'a point diminué votre amitié, venez me soutenir dans les travaux, E les dangers auxquels l'élévation de mon rang m'expose.

Ab! lui dis-je, ne me forcez point à quitter ma retraite, laissez-moi jouir du repos que les Dieux m'ont accordé. La grandeur irrite les passions; les Cours sont des mers orageuses. J'y ai déjà fait naufrage, j'en suis beureusement échappé. Ne m'y exposez pas une seconde

fois.

Je pénétre vos sentimens, reprit Ecnibal. Vous craignez l'amitié des Rois; vous avez éprouvé leur inconflance; vous avez senti que leur faveur ne sert souvent qu'à préparer leur baine. Apriès vous aima autrefois, il vous abandonna ensuite. Mais belas! me devez vous

comparer à Apriès?

Non, non, repliquai je, je me défierai toujours de l'amitie d'un Prince nourri dans le luxe & dans la mollesse comme le Roy d'Egypte. Mais pour vous, élevé loin du trône, & dans l'ignorance de votre état, éprouvé ensuite par toutes les disgraces de la fortune, je ne crains pas que la Royauté altère vos sentimens. Les Dieux vous ent conduit au trône, vous devez en remplir

& that his past misfortunes would enable him to fhun the dangers to which supreme authority is expos'd.

At last, seeing that nothing could move me, he lest Tyre, under pretence of going to Babylon to do homage to the Affyrian King, & arriv'd very soon

a: my folitu te.

1

a

e

5

ł

.

.

S

-

t

s

1

is

4

e

We tenderly embrac'd each other a long while. Doubtless you thought, said he, that I had forgot you; that our separation proceeded from the cooling of my friends hip; & that ambition had seduc'd my heart; but you were mistaken. It is true, that when I lest you, I could no longer support retirement; I had no peace in it. This restlessness, no doubt, proceeded from the Gods. They drew me away to accomplish the designs of their wisdom. I could enjoy no repose while I resisted them. T is thus that they have conducted me to the throne by unknown paths. Grandeur has not chang'd my heart; shew me that absence has not diminish'd your iriendship: Come & support me in the toils & dangers, in which Royalty engages me.

Ah! faid I to him, do not force me to quit my folitude; fuffer me to enjoy the repose which the Gods have granted me. Grandeur excites the passions; Courts are stormy seas. I have been already shipwreck'd, & have happily escap'd. Expose me not

to the like misfortune a fecond time.

I guess your thoughts, reply'd Ecnibal. You apprehend the friendship of Kings; you have experienc'd their inconstancy: you have found that their favour is frequently but the forerunner of their hatred. Apries lov'd you once, & forsook you afterwards. But alas! should you compare me with Apries?

No, no, reply'd I, I shall always distrust the friendship of a Prince, brought up in luxury and splendor, like the King of Egypt. Bot for you, who have been educated far from a throne, & in ignorance of your rank, & have since been try'd by all the disgraces of adverse fortune, I do not fear that Royalty should alter your sentiments. The Gods have set you on the throne: you must sulfil C?

les devoirs, il faut vous sacrisser pour le bien public. Mais pour moi, rien ne m'oblige à m'engager de nouveau dans le trouble & dans le tumulte. Je ne songe qu'à mourir dans la retraite où la sagesse nourrit mon cœur, & où l'espérance de me réunir bientôt au grand Osiris, me fait oublier tous mes malbeurs passes.

t

2

1

1

2

f

11

ti

li

ti

f

8

i

l

0

1

¥

Ici un torrent de larmes suspendis nos discours, & nous sit garder le silence. Ecnibal le rompit ensin pour me dire: L'etude de la sagesse n'a-t'-elle donc servi qu'à rendre Aménophis insensible? Eb bien, si vous ne voulez rien accorder à mon amitie, venez au moins me soutenir contre mes foiblesses. Peut être oublierai-je un jour que j'ai été malbeureux; peut être ne serai-je plus touché des misères de l'bumanité; peut être que l'autorité suprême empoisonnera mon cœur, & me fera ressembler aux autres Princes. Venez me désendre contre les erreurs attachées à ma condition: venez m'affermir dans toutes les maximes de vertu que vous m'avez inspirées autresois. Un sidèle ami m'est plus necessaire que jamais. Non, je ne saurois vivre sans vous.

Ecnibal m'attendrit par ces paroles: je consentis enfin à le suivre, mais à condition que je no demeurerois pas à sa Cour, que je n'y aurois jamais aucun emploi, E que je me retirerois dans quelque solitude auprès de Tyr Je n'ai fait que changer une retraite pour une autre, afin d'avoir le plaisir de me rapprocher de mon ami.

Nous partimes de l'Arabie Heureuse, nous allames à Babylone, nous y vimes Nabuchodonosor. Mais hélas! qu'il est different de ce qu'il étoit autrefois! Ce n'est plus ce Conquerant qui regnoit au milieu des triomphes, & qui étonnoit les Nations par l'éclat de sa gloire. Depuis quelque temps il a perdu la raison; il fuit la société des bommes, il erre vagabond dans les montagnes & les bois comme une bête féroce. Quelle destinée pour un si grand Prince!

En arrivant à Tyr, je me retirai au pied du Mont Liban, dans le même lieu où Ecnibal avoit passe sa premiere jeunesse. Je viens quelquesois ici le voir:

### THE TRAVELS OF CYRUS. 63

the duties of a King, & facrifice your felf to publick good. But for me, nothing obliges me to engage anew in tumult & trouble. I have no thought but to die in folitude, where wisdom cherisheth my heart, and where the hope of being soon reunited to the great Osiris, makes me forget all my past missortunes.

c.

20

on id

ur

à

24-

ne

m

us u-

1-

re

17

n-

71-

ois

i,

ae

14-

ıi.

sà

s!

 $\mathcal{C}$ 

uis

les

ois

nd

nt

Ja

7:

11

Here a torrent of tears oblig'd us to filence, which Ecnibal at length breaking, faid to me: Has the study of wisdom then serv'd only to make Amenophis infensible? Well, if you will grant nothing to friendship, come at least to support me in my weaknesses. Alas; perhaps I shall one day forget that I have been infortunate: perhaps I shall not be touch'd with the miseries of other men: perhaps supreme authority will poison my heart, & make me like other Princes. Come, and preserve me from the errors, to which my state is ever liable; come, & fortify me in all the maxims of virtue, with which you have formerly inspir'd me. I feel that I have more need of a friend than ever. No, I cannot live without you.

He melted me with these words, & I consented to follow him; but on condition that I should not live at court, that I should never have any employment there, & that I should retire into some solitary place near Tyre. So I have only changed one retreat for another, that I might have the plea-

fure of being nearer my friend.

We parted from Arabia Felix, went to Babylon, & faw there Nabuchodonofor. But alas! how different is he now from what he was heretofore! He is nolonger that Conqueror, who reign'd in the midst of triumphs, & astonish'd the nations with the splendor of his glory. For some time past he has lost his reason; he slies the society of men, and wanders about in the mountains and woods like a wild beast. How terrible a fate for so great a Prince!

When we arriv'd at Tyre, I retired to the foot of mount Lebanon, to the same place where Ecnibal was brought up. I come sometimes here to see him,

il vient souvent dans ma solitule. Rien ne scauroit alterer notre amitié, parceque la vérité en fait l'unique lien. Je vois par cet exemple que la Rovauté n'est pas, comme je le croyois, incompatible avec les sentimens; tout dépend de la premiere éducation des Princes. Le malbeur est la meilleure école pour eux; c'est par là que se forment les Héros Apriès avoit été gâté par les prosserites de sa jeunesse; Ecnibal s'est consirmé dans la vertu par les aiversites.

Après cet entretien, Aménophis con uisit le Prince de Perse & son ami au Palais d'Ecnibal, & le présenta au Roi de Tyr. Cyrus suttraité pendant plusieurs jours avec une magnificence éclatante, & marqua souvent à Aménophis l'étonnement où il étoit, de voir la splendeur qui

regnoit dans ce petit Etat.

N'en soyez pas surpris, répondit l'Egyptien. Partout où le commerce fleurit par de sages loix, l'abondance devient bien-tôt universelle, & la magnificence ne

coute rien à l'Etat.

Le Roy de Tyr fit plusieurs questions à Cyrus. sur son pays, sur ses voyages, & sur les mœurs des dissieurs peuples quil avoit vûs. Il fut touché des sentiment nobles & du goût délicat qui régnoient dans les discours du jeune Prince: Cyrus admira à son tour l'esprit & la vertu d'Ecnibal. Il passa plusieurs jours à sa Cour pour s'instruire des règles du commerce, & pria ensink Roy de lui expliquer comment il avoit rendu son Esu si florissant en si peu de temps.

La Phénicie, dit Ecnibal, a toujours été renomme pour le commerce; la situation de Tyr est beureuse; se Habitans entendent la navigation mieux que les autres Peuples. Une liberté parfaite régnoit d'abord dans le négoce, & les Etrangers etoient regardés comme Citoyens de notre Ville; mais sous le règne d'itobal tout tomba en ruine. Au lieu d'ouvrir nos Ports selon l'ancienne coutûme, le Tyran les sit sermer par des vûes politiques; il voulut changer la constitution son damentale de la Phinicie, & rendre guerriere une Nation qui avoit toujours évité de prendre part aux discor-

& he goes frequently to my folitude. Nothing can impair our friendship, because truth is the only bond of it. I see by this that Royalty is not, as I imagin'd, incompatible with true friendship: but all depends on the first education of Princes. Adversity is the best school for them; It is there that Heroes are form'd. Apries had been spoil'd by prosperity in his youth: Ecnibal is consirm'd in virtue by misfortunes.

After this, Amenophis conducted the Prince of Perfia & his friend to the King's palace, and prefented them to him. Cyrus was entertain'd for many days with extraordinary magnificence, and often express'd his attonishment to Amenophis, at the

splendor which reign'd in this little state.

Gl-

que

as .

tout

reit

les

nesîte :.

ince

a au avec

no-

qui

Par-

dan-

e ne

fur

iff.

meni

otur:

t E

Cour

finie

Erat

Marie

; fes

a11-

dani

e Ci-

tout

Telon.

des

fon-

1001.

Be not furpriz'd at it, answer'd the Egyptian. Wherever commerce flourishes under the protection of wise Laws, plenty soon becomes universal, & magnificence is no expence to the state.

The King of Tyre ask'd Cyrus divers questions about his country, his travels, and the manners of the different nations he had seen. He was charmed with the noble sentiments & sine taste which appeared in the discourse of the young Prince: who, on the other hand, admir'd the good sense & virtue of Ecnibal. He spent some days at his court, to instruct himself in the maxims of commerce, and desir'd the King of Tyre to explain to him how he had brought his state into such a sourishing condition in so short a time.

Phanicia, said Ecnibal, has always been renown'd for commerce: Tyre is happily situated: The Tyrians understand navigation better than other people. At first, trade was perfectly free, & strangers were look'd upon as citizens of Tyre: but under the Reign of Itobal all feel to ruin. Instead of keeping our ports open, according to the old custom, he shut them out of political views. This King form'd a design of changing the fundamental constitution of Phanicia, & of rendring a Nation warlike, which had always shunn'd having any part in the

quar -

discordes de ses voifins. Par-la le commerce languit . & nos forces s'affoiblirent; Itobal nous attira la colere du Roy de Babylone qui raza notre ancienne Ville , of nous rendit tributaires.

Auffitot que Bahal fut eleve for le trone, il tacha de remedier à ces maux. Je n'ai fait que suivre le plan

que ce sage Prince m'a laisse.

Je commençai d'abord par ouvrir mes Ports aux Etrangers, & par retablir la liberte du commerce. Je declarai que mon nom n'y seroit jamais employe que pour en foutenir les privileges, & en faire observer les Loix. L'autorité des Princes est trop formidable , pour que les autres bommes puiffent entrer en fociété avec eux.

Les trefors de l'Etat avoient été épuises par les guerres: il n'y avoit point de fouds pour les travaux publics. Les Arts étoient fans honneur, & l'agriculture étoit négligie. J'engageai les principaux Marchands à faire de grandes avances au menu peuple , tandis qu'ils traitoient entr'eux par un crédit affure; mais ce crédit n'a jamais eu place parmi les laboureurs & les artifans. La Monnoye est non seulement une mesure commune qui règle le prix des marchandises, elle est encore un gage assuré qui a une valeur reelle . & à peu près égale dans toutes les Nations. Je voulus que ce gage ne fût jamais té d'entre les mains des Citoyens, qui en ont befoin pour se garantir contre les abus que je puis faire de mon autorite, contre la corruption des Ministres, & contre l'oppression des Riches.

Pour encourager les Tyriens au travail, je laissainon feulement chacun libre polleffeur des gains qu'il faijoit, mais j'établis encore de grandes récomfenses pour ceux qui excelleroient par leur genie , & qui je diflingueroient

par quelque decouverte utile.

Je fist atir de grands édifices pour les Manufactures T'y loge il tous ceuv qui surpasso ent les autres dans leur art. Pour ne pas diffiger l'attention de leur esprit par des soins inquiers, je fournis à tous leurs bejoins, & je flattai leur

# THE TRAVELS OF CYRUS. 67

quarrels of its neighbours. By this means commerce languish'd, our strength diminish'd; we drew upon us the wrath of the King of Babylon, who raz'd our ancient city, & made us tributary.

As foon as Babal was placed upon the Throne, he endeavour'd to remedy these evils. I have but follow'd the plan which that good Prince lest me.

I began by opening my ports to strangers, & by restoring the freedom of commerce. I declar'd that my name should never be made use of in it, but to support its privileges, & make its laws be observ'd. The authority of Princes is too formidable for other men to enter into partnership, or to have any tra-

ding with them.

du

otes

ba

an

UX

Je

tie

les

ur

I.

er-

cs.

né.

ae

mt

nis

me

gle

ure

-110

2:5

111

0.1

TE

240

it,

1.0

114

7

rt.

215

ur

11.

The publick treasure had been exhausted by long There was no fund wherewith to keep the people at work. Arts were despis'd, & agriculture it felf neglected. I engag'd the principal merchants to advance confiderable fums to the artizans, while they negociated among themselves upon sure credit; but this credit never took place among the labourers & mechanicks. Money is not only a common measure for regulating the price of the several kinds of merchandize, but it is a fure pledge, which has an intrinsick value, & pretty near the same in all nations. I would not have this pledge ever taken out of the hands of the people, because they have need of it, to fecure themselves against the tyranny of Kings, the corruption of ministers, & the oppression of the rich.

In order to encourage the Tyrians to work, I not only left every one in the free possession of his gains. but I allotted great rewards for those who should excel by their genius, or dislinguish themselves by

any useful invention.

I built great work-houses for manufactures. I lodg'd there all those who were eminent in their respective arts; & that their attention might not be taken off by uneasy cares, I supply'd all their wants,

and

ambition, en leur accordant dans ma Ville Capitale, des bonneurs & des distinctions proportionnées à leur état.

J'alolis enfin les impôts exorbitans, & les privilèges exclusifs jour toutes les denrées utiles & nécessaires. Il n'y a point ici de vexation pour ceux qui rendent, il n'y a point de contrainte pour ceux qui achestent. Tous mes Sujets ayant également la permission de commercer, rapportent en abondance à Tyr ce que l'Univers produit de plus excellent, & le donnent à un prix raisonnable. Chaque espece de denrée me paye en entrant un tribut peu confidérable. Moins je gene le commerce, & plus mes trefors augmentent. Les impôts diminues, diminuent le prix des marchandifes. Moins elles font cheres, plus on en consomme; & par cette conformation abondante, mes revenus surpaffent de beaucoup ee que je pourrois tirer par les tributs excessifs. Les Rois qui croyent s'enrichir par leurs exactions, font ennemis de leurs peuples : ils ignorent même leurs propres interets.

Je vois, dit Cyrus, que le commerce est d'une grande resfourcedans unétat. Je crois que c'est le seul jecret pour répandre l'abondance dans les grandes Monarchies, & pour réparer les maux que les guerres y produisent. Les armées nombreuses épuisent bientôt un Royaume, si l'on ne tire des Etrangers de quoi les soutenir par un commerce storissant.

Prenez garde, dit Aménophis, de ne pas confondre les idées. On ne doit point négliger le commerce dans les grandes Monarchies; mais il y faut suivre d'autres

règles que dans les petits Etats.

La Phénicie fait le commerce non seulement pour suppléer à ses propres besoins, mais encore pour servir toutes les autres nations. Conme le pays est petit, la force de ses Habitans consiste à se rendre utiles, et même necessaires à leurs voisins. Les Tyriens vont chercler jusques dans les Isles inconnues toutes les richesses de la nature, pour les répandre parmi les autres peuples. Ce n'est pas leur superflu, mais celui des autres nations, qui fait le fondement de leur commerce.

Dans une Ville comme Tyr où le commerce fait l'unique joutien de l'Etat, tous les Citoyens jout negotians, les Marchands jont les Princes de la Republique.

Mais

and I flatter'd their ambition, by granting them

honours & diffinctions in my Capital.

٠,

it.

es

S.

t,

it.

71-

rs

ıi-

int

e,

5.

3710

10-

ee

ois

nis

45.

es.

an-

pol-

111-

des

int.

dre

ans

res

02:1

vir

, la

ali s

er

e la

Ce

ns,

1'11-

70.

9:12.

Lais

I took off the exorbitant imposts, & forbad all monopolies, necessary wares & provisions: fo that both buyers & fellers are equally exempt from vexations & constraint. Trade being left free, my subjects endeavour with emulation to import hither in abundance all the best things which the Universe affords, & to fell them at reasonable rates. All forts of goods pay me a very small tribute at entring. The less I fetter trade, the more my treasures increase. diminution of imposts diminishes the price of merchand zes. The less dear things are, the more are confum'd of them, & by this confumption my revenues exceed greatly what they would be by levying excessive duties. Kings, who think to enrich themfelves by their exactions, are not only enemies to their people, but ignorant of their own interests.

I perceive, faid Cyrus, that commerce is a fource of great advantages in all states. I believe that it is the only secret to create plenty in great Monarchies. Numerous troops quickly exhaust a Kingdom, if we know not how to draw subsistence for them from foreign countries, by a flourishing trade.

Take care, faid Amenophis, that you do not mistake things. Commerce ought not to be neglected in great Monarchies; but it must be regulated by other rules than in small Republicks.

Phenicia carries on commerce, not only to supply her own wants, but to serve other nations. As her territories are swall, her strength confists in making her self useful, & even necessary, to all her neighbours. Her merchants bring, from the remotest islands, the riches of nature, & distribute them afterwards among other nations. It is not her own superfluities, but those of other countries, which are the foundation of her trade.

In a city like Tyre, where commerce is the only support of the state, all the citizens are traders, at the merchants are the Princes of the Republick.

But

Mais dans les grands Empires, où les vertus militaires de la subordination des rangs sont absolument nécessaires, le commerce doit être encourage sans être univer-

fel.

Dans un Royaume fertile, étendu, & bordé de côtes maritimes, on peut, en rendant les peuples laborieux, tirer du sein fecond de la terre des richesses immenses, qui seroient perdues par la négligence & par la paresse de ses babitans. En faisant perfectionner par l'art les productions de la nature, on peut augmenter de nouveau ses richesses; & c'est en vendant aux autres Peuples ces fruits de l'industrie, qu'on établit un commerce solide dans les grands Empires. Il ne faut porter bors de chez soi que son superflu, ni rapporter dans son pays que ce qu'on achepte avec ce superflu.

Par-là l'Etat ne contractera jamais de dettes étrangères; la balance du commerce panchera toujours de son côté; on tirera des autres nations de quoi soutenir les fraix de la guerre. On trouvera de grandes ressources sans distraire les Sujets de leurs emplois, & sans affoiblir les vertus militaires. C'est une grande science dans un Prince, de connoître le génie de son peuple, les productions de la nature dans son Royaume, & le vrai moyen de les mettre en valeur.

Les entretiens d'Ecnibal & d'Aménophis donnèrent à Cyrus des idées nouveiles, & lui inspirerent des maximes sur le gouvernement, qu'il n'avoit point apprises

dans les autres pays.

Les jours suivans Cyrus accompagna le Roy de Tyt à Byblos, pour célébrer les fêtes de la mort d'Adonis. Tout le peuple en deuil entre dans une caverne prosonde, où le simulachre d'un jeune homme repose sur un lit de sleurs & d'herbes odoriférantes. On passe des journées entières en prières & en lamentations; ensuite la douleur publique se change en joye; les

### THE TRAVELS OF CYRUS. 71

But in great Empires, where military virtue and fubordination of ranks are abfolutely necessary, all the fubjects cannot be merchants, and commerce ought to be encouraged, without being universal.

In a fruitful, fpacious, populous Kingdom, and abounding with fea ports, if the people are laborious, they may draw from the fruitful bosom of the earth immense riches, which would be lost by the negligence & sloth of its inhabitants. By improving the productions of nature by manufactures, the national riches are augmented; and it is by carrying these fruits of industry to other nations, that a folid commerce is established in a great Empire. But nothing should be exported to other countries but its superfluities, nor any thing imported from them, but what is purchas'd with those superfluities.

By this means the state will never contract debts abroad; the ballance of trade will be always on its side, & it will draw from other nations wherewith to defray the expences of war. Great advantages will be reap'd from commerce, without diverting the people from their proper business, or weakening military virtue. One of the chief abilities of a Prince, is to know the genius of his people, the productions of nature in his kingdom, and how to make the best advantage of them

the best advantage of them.

Cyrus by his conversations with Ecnibal & Amenophis, acquir'd many useful notions & maxims in government, which he had not met with in other

countries.

re:

ai-

er-

tes

x,

.5 ,

de

ro-

au

ces

ide bez

CE

an-

les

ans les

in-

ons

de

ent xi-

i∫es

yr

do-

on On

ita-

ye; les Some days after, the Persian Prince accompanied the King of Tyre to Byblos, to see the ceremonies us'd in the celebration of the death of Adonis. The people cled in mourning went into a deep cavern, where was the representation of a young man, lying dead upon a bed of sweet flowers, & odoriferous herbs. Whole days were spent in fasting, prayer and lamentations; after which the publick forrow was of a sudden changed into gladness; songs

les chants d'allegresse succédent aux pleurs; on entonne

1

fi

1

a

17

1

t

1

1

I

C

9

t

a

8

V

a

t

ż

1

S

t

1

par-tout cet Hymne facre: (a)

Adonis est revenu à la vie; Uranie ne le pleure plus; il est remonté vers le Ciel, il descendra bientôt sur la terre, pour en bannir à jamais les crimes & les maux.

Les Cérémonies Tyriennes sur la mort d'Adonis, parurent à Cyrus une imitation de celles de Egyptiens, sur la mort d'Osiris, & par rapport aux tarmes d'Isis; elles lui firent sentir que ces deux nations reconnoissoint également un Dieu mitoyen, qui doit rendre l'innocence

& la paix à l'Univers

Tandis que ce Prince étoit encore à Tyr, des Couriers arrivèrent de la Perside pour lui apprendre que Mandane se mouroit. Cette nouvelle l'obligea de suspendre son voyage de Babylone, & de quitter la Phénicie avec précipitation. En embrassant le Roy de Tyr, O Ecnibal! dit Cyrus, je n'envie ni vos richesses, ni votre magnificence: pour être parfaitement beureux, je ne déssire qu'un ami comme Aménophis.

Ils se séparérent enfin; Cyrus & Araspe traversérent l'Arabie Déserte, & une partie de la Chaldée; ils passerent le Tigre près de l'endroit où ce fleuve s'unit avec l'Euphrate; ils entrèrent dans la Susiane, & arrivèrent

en peu de jours à la Capitale de la Perfe.

Cyrus je bate d'aller voir Mandane, il la trouve mon rante, il s'abandanne à ja douleur, & s'exprime parles plaintes les plus amères. La Reine touchée & attendrie à la vue de jon fils, tâche de modèrer jon affliction par ces paroles:

Consolez-vous, mon fils; les ames ne meurent jamais; elles ne sont condamnées que pour un temps à animer les corps mortels, asin d'expier les sautes qu'elles ont commises dans un état précédent. Le tems de mon expiation est fini; je vais remonter vers la sphère du seu. Là je verrai Perse, Arbace, Dejoces, Phraorte, & tous les Héros dont vous descendez. Je leur dirai que vous vous préparez à les imiter. Là je verrai Cassandante; elle vous aime encore; la mort ne change point

<sup>(</sup>a) Voyez Luc en , de la Déeffe de Syrie ; Jul Firma des Mystères, & le Difc. pag. 103.

fongs of joy fucceeded to weeping, & they all

fung this facred Hymn (a).

Adonis is return'd to life; Urania weeps no more; He is re afcended to Heaven, he will foon come down again upon Earth, to banifb thence both crimes and

milery for ever.

10

re

1

es

4-

,

;

111

ce

75

n-

re

ec

11-

re

e-

nt

1

ec

nt

76

65

La

5:

nt

06

u-

é.

115

7.

é.

us.

a.

nt

es

.6

By this Cyrus perceiv'd that the Tyrian, as well as the Egyptian Nation, ador'd a middle God, who was to reftore innocence & peace to the Universe, & that the ceremonies on the Festival of Adonis were an imitation of those in Egypt, in relation to

the death of Ofiris, & the tears of Ifis.

While he was yet at Tyre, couriers came from Perfia to give him notice that Mandana was dying. This news oblig'd him to fuspend his journey to Babylon, & to leave Phanicia in hafte. Embracing the King, O Ecnibal! faid he, I enzy neither your riches nor magnificence: To be perfeetly happy, I defire only fuch a friend as Amenophis.

Cyrus & Araspes leaving Tyre, cros'd Phanicia, Arabia Deferta, & a part of Chaldea: They pass'd the Tygris, near the place where it joins the Euphrates; and entring Suffana, arriv'd in a few days

at the capital of Perfia..

Cyrus haiten'd to fee his mother, found her dying, & gave himself up to the most bitter grief. The Queen, mov'd & affected with the fight of her fon, endeavour'd to moderate his affliction by these

words:

Comfort your felf, my fon; fouls never die; they are only condemn'd for a time, to animate mortal bodies, that they may expiate the faults they have committed in a former state. The time of my expiation is at an end; I am going to re-ascend the sphere of fire. There I shall Jee Perseus, Arbaces, Dejoces, Phraortes, and all the Heroes, from whom you are descended. I will tell them that you resolve to imitate them. There I shall fee Cassandana: the loves you still: death changes not Vol. II.

<sup>(</sup>a) Sec Lucian. de Dea Syria, Ju'. Firmiens de Nu t & the D.fcourfe, pag. 164.

les fentimens des ames vertueuses. Nous vous serons toujours présentes, quoiqu'invisibles: nous descendrons souvent dans un nuage pour vous servir de Génies protecteurs. Nous vous accompagnerons au milieu des dangers. Nous vous aménerons les vertus. Nous écarterons d'autour de vous tous les vices & les erreurs qui corrompent le cœur des Princes. Un jour vôtre Empire s'etendra, les Oracles s'accompliront. O mon fils! mon cher fils! souvenez vous qu'il ne faut conquérir les Nations que pour les rendre dociles à la raison.

th

40

do

pa

21

174

CO

777

17

C

8

ŀ

t

En prononçant ces paroles, elle pâlit; une sueur froide se répand sur tous ses membres; la mort serme ses yeux; son ames envole vers l'Empyrée. Elle sut pleurée longtemps par toute la Perse; Cambyse sit élever un superbe monument à sa mémoire. La douleur de Cyrus ne se dissipa que peu à peu par la nécessité de s'appliquer

aux affaires.

Cambyse étoit un Prince religieux & pacifique. Il n'étoit jamais sorti de la Perse, où les maurs étoient encore innocentes & pures, mais sévères & féroces. Il sevoit choisir les Ministres capables de suppléer à ce qui lui manquoit; mais il s'abandonnoit quelquesois trop à leurs conseils, par désiance de ses propres lumières.

Il voulut en Prince sage & judicieux, que Cyrus entrât dans l'administration des affaires; il le fit appeller

un jour, & lui dit:

Jusques ici vous n'avez fait qu'apprendre: il est tems que vous commenciez à agir. Vos voyages, mon sils, ont augmenté vos connoissances, vous devez les employer pour le bien de la patrie. Vous êtes destiné non seulement à gouverner un jour ce Royaume, mais encore à commander à toute l'Asie. Il faut apprendre de bonne beure l'art de régner. C'est ce qui manque ordinairement aux Princes. Ils montent souvent sur le Trône avant que de connoître les devoirs de la Royauté. Je vous consie mon autorité, je veux que vous l'exerciez sous mes yeux. Les lumières de Sorane ne vous stront pas inmiles. C'est le fils d'un babile Ministre,

the sentiments of virtuous souls We shall be often with you, though invisible; & will descend in a cloud, to do you the office of protecting Genii. We will accompany you in the midst of dangers. We will bring the virtues te you. We will keep the vices from coming near you, & will preserve you from the errors which corrupt the hearts of rinces. One day your Empire will be extented, & the Oracles accomplished. O my son! my dear son! remember then, that you ought to have no other view in conquering nations, than to establish among them the empire of reason.

As fhe utter'd these last words, she turn'd pale; a cold sweat spreads it self over all her limbs; death closes her eyes; & her soul sies away to the Empyreum. She was long lamented by all Persia; and Cambyses erected a stately monument to her memory. Cyrus's grief did not wear off but by degrees, & as necessity oblig'd him to apply himself to affairs.

Cambyfes was a religious & pacifick Prince. He had never been out of Persia, the manners of which were innocent & pure, but austere & rugged. He knew how to chuse ministers capable of supplying what was defective is his own talents: but he sometimes gave himself up too blindly to their conduct, from a dissidence of his own understanding.

He prudently refolv'd, that Cyrus should enter into the administration of affairs; & having sent for

him one day, faid to him:

.0

1-

e

18

r-

i.

1-

5

.

e

.

5

.

73

5

-

1

Hitherto you have only been learning: it is time now that you begin to act. Your travels, my fon, have improv'd your knowledge, & you ought to employ it for the good of your country. You are destin'd not only to govern this Kingdom, but also, one day, to give law to all Asia. You must learn betimes the art of reigning. This is a study little known to most Princes. They ascend the throne before they know the duties of it. I intrust you with my authority, & will have you exercise it under my inspection. The talents of Soranes will not be useless to you. He is the son of an able minister,

qui m'a fervi pendant plusieurs années avec fidélité. Il est jeune, mais il est laborioux, eclaire, & propre à

teutes fortes d'emplois.

Sous le gouvernement de Cambyse, ce Ministre avoit senti la nécessité de paroître vertueux; il croyoit même têtre en effet; mais sa vertu n'avoit jamais été mise à l'épreuve Sorane ne seavoit pas lui-même les excès auxquels son ambition demesurée pouvoit le porter.

Lorsque Cyrus voulut s'instruire de l'état de la Perse, de la force de ses troupes, de ses interêts au dedans & au dehors, Sorane vit bientôt avec regret, qu'il alloit pardre beaucoup de son autorité sous un Prince qui avoit tous les talens nécessaires pour gouverner par lui même. L'tâcha de captiver l'esprit de Cyrus, & l'étudia longtems pour découvrir ses soiblesses.

Le jeune Prince étoit sensible aux louanges, mais il aimoit à les mériter; il avoit du goût pour le plaisir, sans en être l'esclave; il ne bai soit point la magnificence, mais il jeavoit se resujer tout plûtôt que d'accabier le Peuple. Par là il étoit inaccessible à la flatterie, a la volupté, & au luxe.

Sorane sentit qu'il n'y avoit d'autre moyen de conferver son crédit auprès de Cyrus, qu'en se rendant névessaire par sa capacité. Il déploya tous jes talens dans les Conseils publics & particuliers. Il montra qu'il possedoit une connoissance éxacte des secrets de la plus sage positique, & qu'il étoit capable en même tems de ce détail, qui fait une des plus grandes qualités d'un Ministre. Il préparoit & digéroit les matières avec tant d'ordre & de clarté, que le Prince n'avoit pas besoin de travailler. Tout autre que Cyrus eût été charmé de se voir ainsi dispensé de s'appliquer aux affaires; mais ce Prince vouloit tout voir par ses propres yeux. Il avoit le la confiance pour les Ministres de son Pere, sans s'y verer aveuglement.

Quand Sorane d'apperçut que le Prince vouloit tout

h

who ferv'd me many years with fidelity. He is young, but indefatigable, knowing, & qualify'1

for all forts of employments.

Under the government of Cambyfes, this minister had found the necessity of appearing virtuous; nay he thought himself really to; but his virtue had never been put to the trial. Soranes did not himfelf know the excess to which his boundless ambition

could carry him.

When Cyrus apply'd himself to learn the state & condition of Perfia, its military ilrength, & its in. terests, both foreign & domestick, Soranes quickly faw with concern, that he was going to lofe much of his authority, under a Prince, who had all the talents necessary for governing by himself. He endeayour'd to captivate the mind of Cyrus, and fludied him a long time to discover his weaknesses.

The young Prince feeling himfelf not infenfible to praise, was upon his guard against it, but lov'd to deserve it. He had a taste for pleasure, without being under its dominion. He did not dislike magniscence, but he could refuse himself every thing, rather than oppress his people. Thus he was inaccessible to flattery, & averse to voluptuousness

& pomp.

Soranes perceiv'd that there was no means to preferve his credit with Cyrus, but by making himfelf necessary to him in business. He display'd all his talent, both in publick and private councils. He fhew'd that he was mafter of the fecrets of the wifest policy, & above all, that he understood that detail, which is the chief science for a Minister. He prepar'd & digefted matters with fo much order & clearness, that he left the Prince little to do. Any other but Cyrus would have been charm'd to fee himfelf eas'd of all application to business; but he resolv'd to see every thing with his own eyes. He had a confidence in his father's ministers, but would not blindly yield himfelf up to their conduct.

Soranes perceiving that the Prince would himfelf D 3

approfondir, il s'étudia à répandre de l'obscurité sur les affaires importantes, afin de se rendre encore plus nécessaire. Cyrus remarqua la conduite artificieuse de Sorane, & ménagea avec une telle délicatesse l'esprit de ce Ministre babile & ombrageux, qu'il tiroit de sui peuà peu ce que le Satrape cherchoit à lui cacher avec tant d'art. Quand Cyrus se crut assez instruit, il sit sentir à Sorane qu'il vouloit être lui-même le premier Ministre de son Pere. Il modéra ainsi l'autorité de ce favori, sans lui donner aucun juste sujet de se plaindre.

L'ambition de Sorane fut cependant blessée de la conduite de Cyrus. Ce Ministre orgueilleux ne put supporter sans chagrin la diminution de son credit; il sentit avec douleur qu'on pouvoit se passer de lui. Voilà la premiere source de son mécontentement, qui auroit été dans la suite fatal à Cyrus, s'il ne s'en étoit pas garanti par sa vertu & par sa prudence.

La Perse avoit été pendant plusieurs siècles soumise à la Médie; mais par le mariage de Cambyse avec Mandane, il avoit été réglé que le Roy de Perse ne payeroit à l'avenir qu'un petit tribut annuel pour marquer

fon bommage.

Depuis ce tems les Perses & les Mèdes vécurent dans une alliance étroite, jusqu'à ce que la jalousie de Cyaxare alluma le seu de la discorde. Ce Prince rappelloit sans cesse avec dépit les Oracles qu'on répandoit sur les conquêtes sutures du jeune Cyrus. Il le regardoit comme le destructeur de sa puissance; il croyoit déja le voir entrer dans Echatane pour le détrôner. Il sollicitoit Astyage à tout moment de prévenir ces prisages sunesses, d'affoiblir les forces de la Perse, & de la remettre dans son ancienne dépendance.

Mandane pendant sa vie avoit ménagé l'esprit de son Père avec une telle adresse, qu'elle avoit empêché une rupture ouverte entre Cambyle & Astyage. Mais sitôt qu'elle sut morte, Cyaxare recommençases sollicitations auprès de l'Empereur des Mèdes.

Cambyse apprit les desseins de Cyaxare, & envoya Hys-

fee every thing to the bottom, study'd to throw obscurity over the most important affairs, that he might make himself yet more necessary. But Cyrus menag'd this able & jealous minister with so much dexterity, that he drew from him by degrees, what he endeavour'd so artfully to conceal. When the Prince thought himself sufficiently instructed, he let Soranes see, that he would himself be his father's first Minister. And in this manner, he reduc'd that favourite to his proper place, without giving him any just cause of complaint.

The ambitious Soranes was nevertheless offended by this conduct of Cyrus. His pride could not bear, but with great uneasiness, to see his credit lessening, & himself no longer necessary. This was the first source of his discontent, which might have proved fatal to Cyrus, if his virtue, prudence & address had

not preferv'd him from its effects.

Persia had for some ages been in subjection to Media; but upon the marriage of Cambyses with Mandana, it had been agreed that the King of Persia should for the suture pay only a small annual.

tribute as a mark of homage.

ut

ié-

0.

ce

nt

ir

١,

M-

7-

11

la

té

1

à

1-

e.

27

u

1-

it

15

te

1.

,

S

S

From that time the Medes & Persians had lived in persect amity, till the jealousy of Cyaxares kindled the sire of discord. The Median Prince was continually uneasy on calling to mind the oracles which were spread abroad concerning the suture conquests of young Cyrus. He consider'd him as the destroyer of his power, & imagin'd already, that he saw him entring Echatan to dethrone him. He was every moment solliciting Astyages, to prevent those satal predictions, to weaken the strength of Persia, & to reduce it to its former dependance.

Mandana, while fhe liv'd, had fo dextroufly manag'd her father, as to hinder an open rupture between him & Cambyfes. But as foon as fhe was dead, Cyaxares renew'd his follicitations with the

Median Emperor.

Cambyfes was inform'd of Cyaxares's defigns, and fent D 4 Hylaf-

Hystaspe à la Cour d'Echatane, pour representer à Astyage le danger qu'il y auroit de s'affoiblir mutuellement, pendant que les Assyriens leurs ennemis communs, méditoient d'étendre leur domination sur tout l'Orient. Hystaspe arrêta par son babilete l'éxecution des projets de Cyaxare, & procura à Cambyse le tems de faire se preparatifs en cas de rupture.

Le Prince des Mèdes voyant que les fages conseils d'Hystaspe étaient favorablement écoutes par jon Pere, & qu'il n'y avoit pas moyen d'allumer sitôt la guerre, eisaya d'autres voyes pour affoiblir la puissance des Perses. Il apprit le mécontentement de Sorane, & tácha de le gagner en lui offrant les premières dignites de l'Em-

bire.

Sorane frémit d'abord à cette idée; mais trompé enfuite par son ressentiment, il se câcha à lui-même les
raisons secrettes qui l'animoient. Son cœur n'étoit pas
encore insensible à la vertu, mais son imagination vive
transformoit les objets, & les lui représentoit sous toutes les couleurs nécessaires pour flatter son ambition. Il
furmonta enfin tous ses remords, sous prétexte que
Cyaxare seroit un jour son Empereur légitime, & que
Cyaxare seroit qu'un Maître tributaire. Il n'y a rien
que l'on ne se persuade, sorsque les fortes possions nous
entrainent & nous aveuglent. Sorane entra ainsi peu
à peu dans une liaison étroite avec Cyaxare, & mit secrettement tout en usage pour rendre l'administration
de Cyrus odieuse au peuple.

Cyrus avoit élevé Araspe aux premières dignités militaires, connoissant sa capacité & sestalens pour la guerre; mais il ne vouloit pas le faire entrer dans le Sénat, à cause des anciens usages établis en Perse, qui ne permettoient point aux Etrangers d'être assis dans le Conjeil suprême.

Le perfide Sorane pressoit pourtant le jeune Prince d'enfreindre cette lai : il scavoit que ce seroit un moyen sur d'exciter la jasousse aes Grands, & de les irriter contre Cyrus. Vous avez besoin dans les Conseils, sui dit-il un jour, d'un tomme semblable à Araspe.

Hyltaspes to the Court of Echatan, to represent to Altyages the danger of mutually weakening each other's power, while the Affyrians, their common enemy, were feeking to extend their dominion over all the East. Hystaspes, by his address, put a stop to the execution of Cyaxares's Projects, & gain'd Cambyjes time to make his preparations, in case of a rupture.

The Prince of Media, feeing that the wife counfels of Hystaspes were favourably listen'd to by his father, and that there was no means suddenly to kindle a war, attempted by other ways to weaken the power of Perfia. Being inform'd of Soranes's discontent, he endeavour'd to gain him, by an offer

of the first dignities of the Empire.

ie-

15,

nt.

et:

es.

ils

e,

.

r.

de

12.

.

23

25

3

.

e

2

99

5

12

1

Soranes at first was shock'd at the very thought; but afterwards being deceiv'd by his refentment. he knew not himself the secret motives upon which he acted. His heart was not yet become insensible to virtue, but his lively imagination transform'd objects, & represented them to him in the colours necessary to flatter his ambition. In the end, he got the better of his remorfe, under pretext, that Cyaxares would one day be his lawful Emperor, and that Cambyfes was but a tributary master. There is nothing which we cannot persuade our felves to think, when blinded and drawn away by strong passions. Thus he came by degrees into a close correspondence with Cyaxares, & fecretly employ'd all means to render Cyrus's administration odious to the Persians.

Cyrus had rais'd Araspes to the first dignities in the army, upon account of his capacity & genius for war: But he would not bring him into the fenate, because the laws & customs of Persia did' not allow strangers to sit in the supreme Council.

The perfidious Soranes nevertheless, pres'd the young Prince to infringe thefe laws, knowing that it would be a fure means to excite the jealousy of the Persians, & to stir them up against Cyrus. You have need , faid be to bim, of a man like Araspes in your council.

know D 5

Je sçais que la bonne politique & nos règles défendentqu'on confie en même tems aux Etrangers, le commandement des Armées, & le secret de l'Etat. Mais on peut se dissenser des loix, lorsqu'on sçait en remplir l'intention par des voyes plus sûres & plus faciles; un Prince comme vous, ne doit jamais être l'esclave des règles, ni des usages. Les bonmes n'agissent ordinairement que par ambition ou par intérêt. Comblez Araspe de dignités & de biens; rendez ainsi la Perse sa patrie, & vous n'aures jamais sujet de douter de sa sidelité.

Cyrus ne soupçonna point les desseins cachés de Sorane, mais il aimoit trop la justice pour vouloir s'en écarter. Je suis persuadé, répondit-il, de la fidélité & de la capacité d'Araspe. Je l'aime; mais quand mon amitié seroit capable de me faire manquer aux loix en sa faveur, il m'est trop attaché pour vouloir jamais accepter aucune dignité qui pourroit exciter la jalousie des Perses, leur donner occasion de croire que j'agis par goût &

par paffion dans les affaires de l'Etat.

Sorane ayant essayé en vain d'engager Cyrus dans cette sausse démarche, tenta de le surprendre par une autre voye, en tâchant de rompre l'intelligence qui régnoit entre le jeune Prince & son pere. Sorane saisoit remarquer adroitement à Cyrus les désauts du Roy, les bornes de son esprit, & la nécessité de suivre d'autres maximes que les siennes. Le gouvernement doux & paisible de Cambyse, lui disoit-il souvent, est incompatible avec les grands projets. Si vous vous contentez comme lui d'être Roy pacifique, comment deviendrezvous Conquérant?

Cyrus n'écouta ces insinuations que pour éviter les écueils où Cambyse avoit échoué. Il ne diminua point sa docilité, & sa soumission pour un pere qu'il aimoit tendrement. Il le respectoit même jusques dans ses foiblesses, en tâchant de les cacher. Il ne faisoit rien sans ses ordres; mais il l'instruisoit en le consultant. Il lui parloit souvent en particulier, pour le mettre en état de décider en public. Cambyse avoit

l'espris

1

nt

1-

27

e

2-

1-

1-

ė

.

7

know thad good policy & the laws forbid the intrusting strangers, with the command of an army, & the secrets of state at the same time. But a Prince may dispense with the laws, when he can substitute intention of them by more sure & easy ways; & he ought never to be the slave of rules & customs. Men ordinarily act either from ambition or interest. Load Araspes with dignities & riches; by that means you will make Persia his country, & will have no reason to doubt his sidelity.

Cyrus was not aware of Soranes's defigns, but he lov'd justice too well to depart from it. I am perfuaded, answer'd the Prince, of the fidelity & capacity of Araspes. I love him sincerely; but though my friends hip were capable of making me break the laws in his favour, he is too much attach'd to me, ever to accept a dignity, which might excite the jealousy of the Persians, & give them cause to think, that I acted from inclination & affection in assairs of state.

Soranes having in vain attempted to engage Cyrus to take this false step, endeavour'd to surprize him another way, & to raise an uneasiness between him & his father. He artfully made him observe the King's impersections, his want of capacity & genius, & the necessity of pursuing other maxims than his. The mild and peaceful government of Cambyses, said he to him, is incompatible with great designs. If you content your self, like him, with a pacifick Reign, how will you become a Conqueror?

Cyrus made no other use of these infinuations, but to avoid the rocks upon which Cambyses had split. It dit not lessen his docility & submission to a sather whom he tenderly lov'd. He respected him, even in his sailings, which he endeavour'd to conceal. He did nothing without his orders; but consulted him in such a manner, as at the same time to give him a just notion of things. He frequently talk'd to him in private, that the King might be able to decide in publick. Cambyses had judg.

l'esprit assez juste pour demèler. E pour s'approprier ce qu'il y avoit de plus excellent dans les confeils de son fils. Ce sus n'employoit la suscriorité de son genie que pour faire respecter les volontés de son Pere; il ne snontroit ses talens que pour affermir l'autorité du Roy. Cambyse redoubla de tendresse, d'estime & de constance pour Cyrus, en voyant la sagesse de sa conduite; mais le jeune Prince ne s'en prévaloit pas, & croyoit ne faire que son devoir.

Sorane au désessoir de voir ses projets s'évanouir, sit répandre secrettement dans l'esprit des Satrapes des defiances contre le Prince, comme s'il vouloit borner leurs droits, & anéantir leur autorité; & pour augmenter leurs ombrages, il essaya d'inspirer à Cyrus les principes

du Deft otifme.

Les Dieux vous destinent, lui difoit il, à étendre un jour votre Empire sur tout l'Orient. Pour executer ce projet avec succes, il faut accontumer les Perfes à une obeissance aveugle. Captivez les Satrapes par les dignités, & par les plaifirs. Mettez-les dans la neceffite de ne recevoir vos faveurs qu'en fréquentant votre Cour. Emparez - vous ainsi peu à peu de l'autorité suprême. Affoibliffez les droits du Senat, ne lui lai ffez que le pouvoir de vous confeiller. Un Prince ne doit point abufer de sa puissance, mais il ne doit jamais la partager avec ses Sujets. Le gouvernement monarchique est le plus parfait de tous. La réunion du pouvoir suprême dans un jeul, fait la vraye force des Etats, le fecret dans les Confeils, & l'expédition dans les entreprises. Une petite République peut subsister par le gouvernement de plusieurs, mais les grands Empires ne se forment que par l'autorité absolue d'un seul. Les autres principes ne Jont que les idees bornées des ames foibles, qui ne se sentent pas affez de force pour executer de vastes pro-Jets.

Cyrus frémit à ce discours, mais il cache son indignation par sagesse; & rompant adroitement la conversation, il laissa Sorane persuadé qu'il goûtoit ses enaximes.

Quand.

p

le

b

h

judgment enough to diftinguish, & make himself mafter of the excellent advices of his fon, who employ'd the fuperiority of his genius only to make his father's commands respected, & made use of his talents only to strengthen the King's authority. Cambyfes redoubled his affection & efteem for Cyrus, & his confidence in him, when he faw his prudent conduct, But the Prince took no advantage of it, & thought he did nothing but his duty.

Soranes, feeing all his defigns frustrated, endeayour'd fecretly to raife a diffrust in the minds of the Satrapes, as if the Prince would intrench upon their rights, & ruin their authority; & in order to augment their jealoufy, he endeavour'd to inspire Cyrus

with despotick principles.

e

The Gods have destin'd you, faid be, to stretch your Empire one day over all the East. In order to execute this defign fuccessfully, you must accustom the Persians to a blind obedience. Captivate the Satrapes by dignities & pleasures. Put them under a necessity of frequenting your court, if they would partake of your favours. By this means get the fovereign authority by degrees into your own hands. Abridge the rights of the Senate: leave him only the privilege of giving you counsel. A Prince shoud not abuse his power, but he ought never to share it with his subjects. Monarchy is the most perfect kind of government. The true strength of a state, fecrecy in councils, and expedition in enterprizes, depend upon the fovereign power's being lodged in a fingle person. A petty Republick may subfift under the government of many heads, but great Empires can be form'd only by having absolute authority lodged in one. Other principles are the chimerical ideas of weak minds, who are conscious of their want of capacity to execute great defigns.

Cyrus was shock'd at this discourse, but conceal'd his indignation out of prudence; and dextroufly breaking off the conversation, left Soranes in a per-

fusion, that he relish'd his maxims.

Quand Cyrus fut seul, il réstéchit prosondement à tout ce qu'il venoit d'entendre. Il se ressouvint de la conduite d'Amasis, & commença à soupçonner la sidélité de Sorane. Il n'avoit pas à la vérité des preuves invincibles de sa persidie; mais un homme qui osoit lui inspirer de tels sentimens, lui paroissoit au moins trèsdangereux, quand même il ne seroit pes trastre. Le jeune Prince déroba peu à peu à ce Ministre le secret de ses affaires, & chercha des prétextes pour l'éloigner de sa personne, sans rien faire cependant qui pût le révolter.

re

th

fic

hi

da

V

d

h

h

f

fe

e

8

fi

Sorane sentit bientôt ce changement, & poussa son ressentiment jusques aux derniers excès. Il se persuada qu'Araspe alloit être mis à sa place; que Cyrus vouloit se rendre mastre absolu de la Perse; & que c'étoit là le dessein secret du jeune Prince en disciplinant ses troupes avec tant d'éxactitude. Son imagination forte & son bumeur désante flattoient sa passion pour la grandeur, & la jalousie, l'ambition ensin, l'aveugloient à un tel point, qu'il crut faire son devoir en commettant les plus noires trabisons.

Il fit instruire Cyaxare de tout ce qui se passoit dans la Perse; de l'accroissement de ses forces, des préparatifs qu'on y faisoit pour la guerre, & des desseins qu'avoit Cyrus d'étendre son Empire sur tout l'Orient, sous prétexte d'accomplir certains Oracles supposés dont il éblouissoit le peuple. Cyaxare prosita de ces avis pour allarmer Astyage; il instinua dans son cœur les inquiétudes & les désiances. Hystaspe sut renvoyé de la Cour d'Echatane, & l'Empereur sit menacer Cambyse d'une guerre sanglante, s'il ne consentoit pas à payer les anciens tributs, & à rentrer dans la même dépendance dont la Perse avoit été affranchie par le mariage de Mandane. Le resus de Cambyse fut le signal de la guerre; & les préparatifs se firent des deux côtés (2).

<sup>(</sup>a) Xénophon a supprimé cette guerre, mais Hérodote & les autres Historiens la racontent. Voyez la Lettre, pag. 120.

As foon as Cyrus was alone, he made profound reflections on all that had pass'd. He call'd to mind the conduct of Amalis, & began to suspect Suranes's fidelity. He had not indeed any certain proofs of his perfidiousness; but a Man who had the boldness to infpire him with fuch fentiments, feem'd at leaft dangerous, though he should not be a traitor. The young Prince by degrees excluded this minister from the fecret of affairs; & fought for pretences to remove him from about his person, yet without doing any thing to affront him openly.

la

ė.

:5

ıi

s-

e

le

ie é.

171

is it

là

.

3

n-

1

.

15

4-

4-

22 il

17 é-

LT

37

11-

ı.

aal.

3

.

4

Soranes quickly perceiv'd this change, & carry'd his refentment to the last extremities. He persuaded himself, that Araspes was going to be put in his. place; that Cyrus had a defign to make himfelf abfolute mafter in Perfia; & that this was the Prince's fecret view in disciplining his troops with so much exactness. His strong imagination and suspicious temper first work'd up his passions to the height, & then jealoufy & ambition blinded him to fuch a degree, that he imagin'd he did his duty in practi-

fing the blanckest treasons. He inform'd Cyaxares of all that pass'd in Persia: the augmentation of its forces, the preparations which were making for war, & Cyrus's defign of extending his Empire over all the East, under pretext of accomplifhing certain pretended Oracles, by which he impos'd upon the people. Cyaxares made advantage of these advices, to alarm Astyages, & to infinuate uneafines & distrust into his mind. Hystaspes was order'd away from the court of Echatan, & the Emperor threaten'd Cambyfes with a bloody war if he did not confent to pay the ancient tribute, a return to the same dependence, from which Persia had been fet free, upon his marriage with Mandana. Cambyfes's refusal was the fignal of the war, and preparations were made on both fides (a).

<sup>(</sup>a) Xenophon has Suppres'd this War; but Herodotus & other Historians mention it. See Mr. Frerets's Letter, pag. 121.

Cependant Sorane chercha à corrompre les Clefs de l'armée, & à affoiblir leur courage, en leur faijant entendre qu'Altyage étoit leur Empereur légitime; que les projets ambitieux de Cyrus alloient perdre la Patrie; qu'il ne pourroit jamais résister aux troupes des Mèdes qui l'accableroient par leur nombre.

Il continua aussi d'augmenter la défiance des Senateurs, en faisant répandre adroitement parmi eux, que Cyrus ne faisoit entreprendre la guerre contre son Grand-Pere, qu'afin d'affoiblir leur autorité, & d'usurper un •

pou voir despotique.

Il cacba toutes ses trames avec tant d'art, qu'il au roit été presque impossible de les découvrir. Tous ses discours étoient tellement mesurés, qu'on ne pouvoit pénétrer ses intentions secrettes. Il y avoit de certains momens où il ne les voyoit pas lui même, Es où il se croyoit sincère Es zelé pour le bien public. Ses premiers remords revenoient de temps en temps; il les étouffoit en se persuadant que les projets qu'il attribuoit au Prince, étoient réels.

Cyrus fut bientôt instruit des murmures du peuple; l'armée songeoit à se révolter, le Sénat vouloit resusér des subsides. L'Empereur des Mèdes alloit entrer dans la Perse à la tête de soixante mille bommes. Le jeune Prince voyoit avec douleur les extremités cruelles où son pere étoit réduit, & la nécessité de prendre les armes contre son Grand-Pere (a).

Cambyle scachant tous les combats que livroient tour à tour à Cyrus le devoir & la nature, lui dit: Vous scavez, mon fils, tout ce que j'ai fait pour étouffer les premières semences de nos discordes; j'ai travaillé inutilement. La guerre est inévitable; la Patrie doit être préserée à la famille. Jusqu'ici vous m'avez secouru dans les affaires par vôtre sagesse; il faut que vous donniez à présent des preuves de vôtre valeur. Quand mon âge me permettroit de paroître à la tête de mes troupes, je serois obligé de rester ici, où ma présence est nécessaire (a) voyez Herod iv. ?.

In the mean while, Soranes endeavour'd to corrupt the chief Officers of the army, & weaken their courage, by infinuating, that Astronomy was their lawful Emperor; that the ambitious design of Cyrus would ruin their country; & that they could never make head against the Median troops, who would overwhelm them with numbers.

He continu'd likewise to increase the distrust of the Senators, by artfully spreading a rumour among them, that Cyrus undertook this unnatural war against his grandfather, only to weaken their au-

thority. & to usurp an absolute power.

de

en.

les

rie;

des

na-

que

nd-

un

att-

dif

ne-

mo-

lost

rds

er-

ent

le:

ler

10

n-

ere

re

ur

us

es

4-

re

11

1-

78

1,

He conceal'd all his plots with fuch art, that it was almost impossible to discover them. Every thing he said was with so much caution, that none could see his secret intentions. Nay, there were certain moments in which he did not see them himself; but thought that he was sincere & zealous for the publick good. His first remorfes return'd from time to time, but he stifled them, by presuading himself that the ill designs which he imputed to the Prince, were real.

Cyrus was quickly inform'd of the murmurs of the people, the discontent of the army, & that it was doubtful whether the Senate wou'd give the necessary substitution. The Emperor of the Medes was upon the point of entring Persia, at the head of sixty thousand men. The Prince seeing his father reduc'd to the most cruel extremities, & the necessity of taking arms against his grandsather (a), was

in the greatest perplexity.

Which Cambyses observing, said to him: you know, my son, all that I have done to stiffe the first seeds of our discord; but I have labour'd to no purpose. The war is inevitable; our country ought to be preferr'd to our family. Hitherto you have affisted me in business: you must now give proofs of your courage. Would my age allow me to appear at the head of our troops, yet my presence is necessary here.

(4) iscroit. B. 8.

pour contenir mon peuple. Allez, mon fils, allez combattre pour la Patrie. Montrez-vous le defenseur de sa liberté, aussi bien que le conservateur de ses loix. Secondez les desseins du Ciel. Rendez-vous digne d'accomplir un jour ses Oracles. Commencez par délivrer la Perse avant que d'étendre vos conquêtes dans l'Orient. Que les Nations voyent les effets de vôtre courage, & admirent vôtre modération au milieu des triompbes, asin qu'elles ne craignent pas un jour vos victoires.

Cyrus animé par les sentiments magnanimes de Cambyle, & secouru par les conseils d'Harpage & d'Hystaspe, deux Généraux également expérimentés, forma bientst une armée de trente mille bommes: elle étoit composée de Chefs dont il connoissoit la fidélité, & de vieux soldats d'une valeur éprouvée.

Aussitöt que les préparatifs furent faits, on commença par les sacrifices, & les autres actes de Religion.

Cyrus fit ranger les troupes dans une grande plaine près de la Capitale, y affembla le Sénat & les Satrapes, & barangua ainsi les Chefs de l'armée avec un air

doux & majestueux :

La guerre est illégitime lorsqu'elle n'est pas nécessaire. Celle que nous entreprenons aujourd'bui, n'est pas pour fatisfaire à l'ambition, ni à l'envie de dominer; mais pour défendre nôtre liberté, à laquelle on a attenté contre la foi des Traités. Je connois affez vos ennemis, pour vous affarer que vous n'avez pas raison de les craindre. Vos ennemis entendent bien la discipline militaire, ils nous surpassent en nombre; mais ils se sont amollis par le luxe & par une longue paix. Vôtre vie dure vous a accoûtume à la fatigue. Vous êtes animés de cette noble ardeur qui meprife la mort, quand il s'agit de combattre pour la liberté. Rien n'est impossible à qui sçavent tout souffrir, & tout entrepren-Pour moi, je ne veux me distinguer de vous qu'en vous devançant dans les travaux & les dangers. Tous nos biens & tous nos maux ferent deformais commuris.

fi

W

e

i

1

t

# THE TRAVELS OF CYRUS. 91

fight for your country: shew your self the defender of its liberty, as well as the preserver of its laws. Second the designs of Heaven: render your self worthy to accomplish its Oracles. Begin by delivering Persia, before you think of extending your conquests over the East. Let the nations see the effects of your courage, & admire your moderation in the midst of triumphs, that they may not hereafter be afraid of your victories.

Cyrus being encourag'd by the magnanimous fentiments of Cambyses, and aided by the counsels of Harpagus & Hystaspes, two generals of great experience, form'd an army of thirty thousand men, compos'd of commanders of known sidelity, and

veteran troops of known bravery.

allez

e de

loix.

l'ac.

Urer

ient.

8

bes,

s.

ım-

pe,

101

e, te

OL-

mm,

ine

ra.

217

re.

ur

II.

11-

s,

n.

.

is

15

9-

.

à

As foon as the preparations were made, facrifice were offer'd, & other religious ceremonies perform'd.

Cyrus, after this, drew up his troops in a spacious plain near the capital, affembled the senate & the Satrapes, and with a sweet & majestick air,

thus harangued the officers of his army.

Wat is unlawful, when it is not necessary. That which we at present undertake, is not to fatisfy ambition, or the defire of dominion; but to defend our liberties, upon which an attempt is made, contrary to the faith of treaties. I am well enough acquainted with your enemies, to affure you that you have no reason to be asraid of them. They know indeed how to handle their arms; they underfland military discipline, & they surpass us in number: but they are foften'd by luxury and a long peace. Your fevere life has accustom'd you to fatigue. Your fouls are full of that noble ardour, which despises death when you are to fight for liberty. Nothing is impossible to those, whom no sufferings or difficult enterprizes can difhearten As for me, I wil distinguish my felf from you in nothing, but in leading the way thro' labours & dangers. All our prosperities, & our misfortunes, thal be common. He

Il fe tourna enfuite vers les Sénateurs, & leur de d'un ton fier & fevere : Cambyfe n'ignore pas les intrigues de la Cour d'Ecbatane pour semer de la defiance dans vos esprits. Il scait que vous balances à lui accorder des jubfides; il pourroit, avec une Armee qui lui seroit dévouée, vous obliger de vous conformer a fes demandes; mais il a preca la guerre, il a pris fes precautions. Une feule bataille décidera du fort de la Perfe; il n'a pas besoin de votre secours. Souvenez. yous cependant qu'il s'agit de la liberté entière de la Patrie. Cette liberte n'eft-elle pas plus fure entre les mains de mon Pere, votre Prince legitime, qu'entre celles de l'Empereur des Medes qui tient tributaires tous les Rois voifins? Si Cambyle eft vaincu, vos privileges font à jamais anéantis; s'il est victorieux, vous deves craindre la justice d'un Prince, que vous avez irrit par vos cabales secrettes.

ut

120

to

int

ha

th

H

tr

in

h

W

d

C

a

(

d

Ī

U

Par ce discours le Prince de Perse intimida les uns, confirma les autres dans leur devoir, & les réunit tous dans le même dessein de contribuer au salut de la Patrie. Sorane parut des plus zélés, & demanda avec empressement d'avoir quelque commandement dans l'armée. Comme Cyrus n'avoit point caché à Cambyse les justes défiances qu'il avoit de re Ministre, le Roy ne se laisse point éblour par les apparences. Sous prétexte de veiller à la sûreté de la Capitale, il retint Sorane auprès de sa personne: mais il sit observer sa conduite, de sorte que le Satrape demeura prisonnier sans le sçavoir.

Cyrus ayant appris qu'Astyage avoit fait marcher ses troupes par les déserts de l'Isatis, pour pénétrer en Perie, le prévint avec une diligence inoute. Il traversa det montagnes escarpées, dont il sit garder les passages, & arriva dans les plaines de Pasagarde par des chemins impraticables à une armée moins accedeumes à la fatigue, & conduite par un Général moins actif & moins vigilant.

Cyrus s'empare des meilleurs postes; il se campe pris d'une chaine de montagnes, qui le défend d'un côté,

# THE TRAVELS OF CYRUS. 93

dit

n.

nce

ac-

qui

• 4

ris

ela

ez-

les

el-

0:45

ges

ies iu

ns,

015

rie.

tes

1/6

ier

de rte

ses.

le,

8

ins

e.

nt.

res

٠, ١

He then turn'd to the Senators, & with a resolute and fevere contenance faid; Cambyles is not anorant of the intrigues of the Court of Echatan, to few diffrust in your minds. He knows that you intend to refuse him subfidies; he might, with an army devoted to him, force you to a compliance with his defires, but having forefeen the war, he has taken his precautions One battle will decide the fate of Persia: he does not want your affistance. However, remember that the liberty of your country is at prefent in question. Is this liberty less secure. in the hands of my father, your lawful Prince, than in those of the Emperor of the Medes, who holds all the neighbouring Kings in an abfolute dependence? If Cambyfes should be vanquish'd, your privileges are loft for ever; if he prove victorious, have you not cause to sear the Justice of a prince whom you have incens'd by your fecret cabals?

The Prince, by this discourse, intimidated some, confirm'd others in their duty, & united all in one design, of contributing to the preservation of their country. Soranes appear'd more zealous than any, and earnestly requested to have some command in the army: But as Cyrus had not conceal'd from Cambyses his just suspicions of that minister, the King did not suffer himself to be impos'd upon by appearances. Under pretext of providing for the security of the Kingdom, he kept him near his person; but gave orders to watch his conduct: so that Soranes was a prisoner in the Capital without perceiving it.

Cyrus having learnt that Astyages had march'd his troops through the defarts of Isatis. in order to enter Persia, prevented him with wonderful diligence. He pass'd over craggy mountains, & through such ways as were impassable by any other than an army accustom'd to satigue, & conducted by so active a general.

He gain'd the plains of Pasagarda, seized the best posts, & encamp'd near a ridge of mountains, which defended him on one side, forti-

& il se met en sureté de l'autre par un retranche. ment bien fortissé. Assyage paroit bientôt, & se campe

dans la même plaine près d'un lac.

Les deux armées furent en présence pendant plusieurs jours. Cyrus ne pouvant envisager sans douleur les suites d'une guerre contre son Ayeul, profita de ces moment pour envoyer au Camp d'Astyage un Satrape nomme Artabaze, qui lui parla ains:

Cyrus, votre petit-fils, a borreur de la guerre qu'on l'a forcé d'entreprendre centre vous. Il n'a rien oublie pour la prévenir; il ne refusera rien pour la détourner. Il écoute la voix de la nature, mais il ne peut s'acrisser la liberté de son peuple. Il voudroit concilier par un traité bonorable, l'amour de la Patrie avec la tendresse d'un fils. Il est en état de faire la guerre, mais il n'a point de bonte de vous demander la paix.

L'Empereur irrité par les conseils de Cyaxare, persista dans sa première résolution. Artabaze revint, sau

avoir pû reuffir dans fa negociation.

Cyrus se voyant réduit à la nécessité de combattre, El scachant de quelle importance il est dans les actions guerrières, de déliberer avec plusieurs, de décider avec peu, El d'éxécuter avec promptitude, assembla les Chess de son armée, El les écouta tous. Il se détermina enfin, El ne communiqua ses desseins qu'à Hystaspe, El

à Harpage.

Le jour suivant Cyrus sit répandre dans l'armée ennemie, le bruit qu'il vouloit se retirer, & qu'il n'osoit
combattre avec des forces inégales. Avant qu'il sortit
du camp, il sit faire les sacrifices accoûtumés; il sit des
libations de vin, & tous les Chefs en sirent de même. Il
donna pour mot à l'armée, Mythras Conducteur & Sauveur, & monta ensin à cheval, en commandant à chacun
ele prendre son rang. Les cuirasses de ses soldats étoient
composées de lames de ser peintes de diverses couleurs, &
semblables aux écailles de poissons. Leurs casques d'airain
étoient ornés d'un grand panache blanc. Leurs carquoit

pen-

fe

fa

fo

TO

hi

A

f

W

V

W

n

Cr

bi

tic

in

14

ha

it

10

ail

op

co

Spi

to

Be

off

dic

Car

CO

had

fca

bre

fortifying himself on the other by a double entrenchment. Altyages quickly appear'd, & encamp'd in the

fame plain near a lake.

be.

npe

urs

ui.

ens

mė

l's

0117

I

fier

us

este

11.4

ber.

ani

re,

ons

vec

befs

en-

8

en-

oloit

rtit

des

. 1

au-

cun

ient

8

ain

uois

och-

The two armies continued in fight of each other for feveral days. Cyrus who could not, but with great regret, confider the confequences of a war against his grand-father, employ'd this time in fending to Astrap, named Artabazus, who

fooke to him in the following manner:

Cyrus, your grandson, is in great concern fort the war which he has been forc'd to undertake against you. He has neglected nothing to prevent it, nor will refuse any means to put an end to it. He is not deaf to the voice of nature, but he cannot sacrifice the liberty of his people. He would be glad, by a honourable treaty, to reconcile the love of his country with filial affection. He is in a condition to make war; but at the same time is not as a ham'd to ask peace.

The Emperor, still irritated by Cyaxares, perfisted in his first resolution, Artabazus return'd, without

succeeding in his negotiation.

Cyrus feeing himself reduc'd to the necessity, of hazarding a battle, & knowing of what importance it is, in affairs of war, to deliberate with many, to decide with few, and to execute with speed, assembled his principal officers, & heard all their opinions. He then took his resolution, which he communicated only to Hystaspes & Harpagus.

The day following he caus'd a rumour to be spread in the army of the enemy, that he intended to retire, not daring to engage with unequal forces. Before he left the camp, he caused facrifices to be offer'd, & made the usual libations; & all the Chiefs did the same. He gave the word, Mythras the Conductor & Saviour, & then mounting his horse, commanded each man to his rank. All the soldiers had iron cuirasses of divers colours, made like the scales of fish. Their casques or tiara's were of bress, with a great white feather. Their shields

were

pendoient au dessus de leurs boucliers tissus d'osier. Leurs dards étoient courts, leurs arcs longs, leurs flèches faites de cannes, & le cimeterre leur tomboit sur la cuisse droite. L'Etendart Royal étoit un Aigle d'or avec les alies; c'est le même que les Rois de Perse ont tou-

jours conferce depuis.

Cyrus décampa pen lant la nuit, & s'avança dan les plaines de Palagarde; Altyage se bâta de le joindre au lever de l'aurore. Soudain Cyrus fit ranger son armée en bataille à douve files de bauteur, afin que les javelots & les dards des derniers rangs pussent atteindre l'ennemi, & que toutes les parties pussent se joutenir & se secourir sans confusion. Il choisit dans chicun de ses bataillons une troupe de soldats d'élite dont il forma une phalange triangulaire à la manière des Grecs. Il place ce corps de reserve bors des rangs derrière son armée, en lui commandant de ne pas avancer sans un ordre exprès de sa part.

La plaine étoit couverte de sable; un vent de Nord souffloit avec violence. Cyrus se posta se avantageusement, en faisant faire un quart de conversion à se armée, que la poussière en s'élevant do moit dans les yeux des Mèdes, & favorisoit par là le stratagème qu'il méditoit. Harpage commandoit l'aile droite, Hystaspe l'aile gauche, Araspe étoit au centre, Cyrus se portoit

partout.

L'armée des Mèdes formeit plusieurs bataillons quares à trente de bauteur, tous bien serrés pour être plus impénétrables. Au front de l'armée étoient des charious avec de grandes faulx tranchantes attachées aux esseux.

Cyrus ordonna à Harpage & à Hystaspe d'étendre peu à peu leurs ailes, asin d'envelopper les Mèdes. Tandis qu'il parle, il entend un coup de tonnerse: Nous vous suivons, grand Oromaze, s'écria-t-il; fur le champ il commence l'Hymne du combat, auquel tout l'armée répond en jettant de grands cris, & en inveguant le Dieu Mythras.

L'armée de Cyrus se présente en ligne droite, ass de tromper Astyage; mais le milieu marchant plus lembment, E les deux alles plus vête, elle s'étend ensuite &

pres

eur:

fai.

12/12

: les

tou-

lan:

idre

ar-

e les

ndre

enir

1 de

rma

. I.

47-

141

Vord

sile-

Jon les

u'il

afpe

rtail

tar-

plus

100

eur.

ndre

des.

rre:

; 8

ottte

nco

afin

nit-

8

101

were made of willow, beside which hung their quivers. Their darts were short, their bows long, & their arrows made of canes, & their seymitars hung at their belts upon their right thighs. The royal standard was a golden Eagle, with its wings expanded; the same which the Kings of Persia have ever since used.

He decamp'd by night, & advanced in the plains of Pafagar la, while Aflyages made hafte to meet him by fun rifing. Cyrus immediately drew up his army in order of battle, only twelve deep, that the javelins & darts of the last rank might reach the enemy, & that all the parts might support & affist each other without consustion. Further, he chose out of all the battalions a select troop, of which he form'd a triangular Phalanx, after the manner of the Greeks. He placed this body of reserve behind his army, commanding them not to stir till he himself should give orders.

The north-wind blew hard; the plain was cover'd with dutt en fand. Cyrus had posted his army so advantagiously, that the rising dust was driven sull in the faces of the Medes, & savour'd his stratagem. Harpages commanded the right wing, Hystaspes the lest, Araspes the center, & Cyrus was present every where.

The Army of the Medes was compos'd of feveral fquare battalions, thirty in frond, and thirty deep, all ftanding close, to be the more impenetrable. In the front of the army were the chariots, with great fythes fasten'd to the axletrees.

Cyrus order'd Harpagus & Hystaspes to extend the two wings by degrees, in order to inclose the Medes. While he is speaking he hears a clap of thunder: we follow thee, great Oromazes, cry'd he; and in the same instant began the Hymn of battle, to which alle the army answer'd with loud shouts, invoking the God Mythras.

Cyrus's army presented their front in a straight line to deceive Astyages; but the center marching slower & the wings faster, the whole Persian army was soon Vol. II.

prend la forme d'un croissant. Les Mèdes ensoncent les presniers rangs du centre, & avancent jusques aux derniers. Ils commencent déja à crier, Victoire! Cyrus fait avancer son corps de réserve, tandis qu'Harpage & Hystaspe environnent les ennemis de toutes parts, & un oubat recommence.

fo

th

M

0

t

f

La phalange triangulaire des Perfes ouvre les rangs de. Medes . & écarte leurs chariots. Cyrus monté jur un courfier superbe & fougueux , vole de rang en rang; te feu de fes yeux anime les foldats, & la tranquillite de jon vijage les raffure. Dans l'ardeur du combat, actif , paifible & prefent a lui meme , il parle aux uns , encourage les autres , & retient chacun dans fon pofte. Les Medes enveloppes de tous côtes, font attaques par devant, par derriere, & par les flancs. Les Perfes les ferrent, & les taillent en pièces. On n'entend plus que se bruit des armes qui s'entrechoquent, & les gemiffeare is des mourans ; des miffeaux de fang inondent la plaine; le désespoir, la fureur & la cruaute, répandent partout le carnage & la mort. Cyrus feul conferve l'bumanité & la pitie généreuje. Affyage & Cyaxare ayant ete faits prijonniers, il fit jonner la retraite & ceffer le combat.

Cyaxare enflammé de colere, & de toutes les passions qui jaississent une ame juperbe & declue de ses espérances, ne voulut point voir Cyrus. Il seignit d'être blesse, & fit demander permission de se faire conduire a Echatane; Cyrus y consentit.

Astyage fut conduit en pompe à la Capitale de Perse non comme vaincu, mais comme vistorieux. N'étant plus assiégé par les mauvais conseils de son fils, il sit la paix, Et la Perside sut déclarée à jamais un Royaume tibre. Ce sut le premier service que Cyrus rendit à sa Patrie.

Le succès de cette guerre si contraire aux espérances de Sorane, lui ouvrit enfin les yeux. Si l'evénement avoit repondu à ses desirs, il auroit continué sa perfidie; mais sentant qu'il na pouvoit pas échapper, que ses desseus

# THE TRAVELS OF CYRUS. 99

form'd into a crescent. The Medes pierce the first ranks of the center, and advance to the last. They began already to cry, Victory! when Cyrus, at the head of his body of reserve, falls upon the Medes, while Harpagus & Hystaspes surround them on all sides, upon which the battle is renew'd.

The triangular Phalanx of the Perfians pierces through the ranks of the Medes, & turns afide their chariots. Cyrus, mounted on a foaming fleed, flies from rank to rank: the fire of his eyes animates the foldiers, & the ferenity of his countenance banif hes all fear. In the heat of the battle he is active; yet caim, and present to himself, he speaks to some, encourages others by figns, & keeps every one in his post. The Medes furrounded on all fides, are attack'd in front, in rear, & in flank. The Persians close in upon them, & cut them in pieces. Nothing is heard but the clashing of arms, & the groans of the dying: ftreams of blood cover the plain; despair rage & ciuelty fpread flaughter & death every where. Cyrus alone feels a generous pity and humanity. Aftyages & Cyaxares being taken prisoners he gives orders to found a retreat, and put an end to the purfuit.

Cyaxares, inflam'd with rage & all the passions which possess a proud spirit, when sallen from its hopes, would not see Cyrus. He pretended to be wounded, & ask'd permission to go to Echatan,

which was granted.

27.5

IIII

rus

8

? ie

igs

ur

g;

ite

nc.

s,

te.

ar

les

tie

e.

ia

n-

11-

**a**-

te

u

é.

.

3

t

4

Altyages was conducted with pomp to the capital of Persia, not like a conquer'd Prince, but a victorious one. Being no longer importun'd by the ill counsels of his son, he made a peace, & Persia was declar'd a free Kingdom for ever. This was the first service which Cyrus did his country.

The success of this war, so contrary to the expectations of Soranes, open'd his eyes, If the event had been answerable to his defires, he would still have continu'd his persidiousness; but sinding that he was not free to escape, that his E 2 projects

possible de les cacher, il fremit d'horreur en voyant le precipire où il s'étoit jetté, les crimes qu'il avoit commit, E le deshonneur certain qui l'attendoit. Ne pouvant plus supporter cette vue asserbe, il se livre à son désessair, je tuë lui-même E laisse à toute la possérité aun trisse exemple des excès auxquels l'ambition sans bern s peut conduire les plus grands génies, lors même que leur cour n'est pas absolument corrompu.

to

b!

e:

2

ti

8

0

r

t

Ö

d

1

110

1

n

-

Après sa mort, Cyrus apprit tout le détail de ses perfises. Le Prince, sans s'applicudir d'avoir jénétré par avance le caractère de ce Ministre, vit avec regret, et plaignit avec douleur la malbeureuse condition de l'orune, qui perd souvent tout le fruit de ses talens, es se précipite quelquesois dans tous les crimes, en s'abandonnant aux égaremens d'une imagination dérèglée, et d'une passion aveugle.

Auffiest que la paix fut conclue, Astrage retourns dans jes Etats. Après jon départ, Cyrus fit affembler les Se lateurs, les Satrapes, tous les Chefs du peuple, 19 leur dit au nom de Cambyfe : Les armes de mon Pere out affranchi la Perfide de toute dépendance étrangère. Mattre d'une armée victorienje, il pourroit detruire vos priviliges, & regner avec une autorité abfalue; mais il ditefte ces maximes. Ce n'est que sous l'Empire d'Arimane que la ferce feule domine ; les Princes font les images du grand Oromaze, ils doivent imiter fa conmuite; fa Raifon souveraine est la règle de toutes ses volontés. Ils ne devroient avair d'autre guide que les loix. Un jeul bomme ne fuffit pas à faire de bonnes loix. Quelques saces & quelques justes que seient les Prin-ces, ils sont toujours bemmes, ils ont par con-tequent des préjugés & des passiens; quand mévie ils en servient exempts, ils out besoin de Con-Jeillers fidèles pour les éclairer & les fecourir. C'eft sinh que Cambyle tout gouverner. Il ne veut

## THE TRAVELS OF CYRUS. 101

projects were disconcerted, & that it was not possible to conceal them any longer, he shrunk with horrer to behold the dreadful condition into which he had brought himself, the crimes he had committed, and the certain disgrace which would follow. Not able to endure this prospect, he falls into despair, kills himself, & leaves a sad example to posterity, of the excesses to which mad ambition may carry the greatest genius's, even when their hearts are not entirely corrupted.

After his death Cyrus was inform'd of all the particulars of his treachery. The Prince, without applauding hanfelf for having early feen into the character of this minister, beheld with concern, & lamented the unhappy condition of man, who often loses all the fruit of his talents, & fometimes precipitates himself into the greatest crimes, by giving way to a headstrong imagination & a blind

paffion.

Dins

nt le

com-

pou-

Jon

rite

ber-

que

Der-

par

ret,

de

ns.

s'a-

ee,

rra

ler

le,

ere

re.

205

215

r:-

les

177.

:0-

r.

17-

7.

1.

7-

ł

15

.

As foon as the peace was concluded, Alvages return'd to Media. After his departure Cyrus affembled the Senators, Satrapes, & all the Chiefs of the people, & fild to them, in the name of the King: My father's arms have deliver'd Perha, from all foreign dependance; he might now abridge your rights & privileges, and even destroy your authority. and govern absolutely · but he abhors such maxims. It is only under the Empire of Arimanius, that force alone prefides. The great Oromazes does not govern in that manner: His fovereign Reason is the rule of his will. Princes are his images; they ought to imitate his conduct. The Laws should be their only rule. One fingle Man is not fufficient for making good Laws. How wife and just foever Frinces are, they are still but men, & confequently have prejudices & passions; nay, were they exempt from these, they cannot see and hear every thing, they have need of faithful Countellors, to inform & affilt them. Tis thus that Cambyjes, refolves to govern. He will referve no more E 3 power

d'autorité que pour faire le bien; il veut un frein mi l'arrête. & qui l'empêche de faire le mal. Sénateurs. banniffez vos craintes; que vos defiances ceffent; reconnoiffez vôtre Roy; il vous conferve tous vos droits; aidez. le à rendre les Perfes beureux; il veut regner fur de

enfans libres, & non sur des esclaves.

A ces mots, l'admiration & la joye se répandirens dans toute l'affamblie. Les uns disoient . N'est ce pas le Dieu Mythras qui eft descendului meme de l'Empyrée, pour renouveller le Regne d'Oromaze? Les autres fondoient en larmes, sans pouvoir parler. Les vieillards regardoient Cyrus comme leur fils, & les jeunes gens l'appelloient leur pere; toute la Perfidene paroiffoit plus qu'une même famille.

C'est ainfi que Cyrus évitatous les pièges de Sorane, qu'il triompha des complots de Cyaxare, & qu'il rendit la libent aux Perfes. Il n'eut jamais recours ni aux laches artifices, ni à la baffe diffimulation, indignes des grandes ames,

Peu de tems après la bataille de Pasagarde, Astyage mourut à Echatane, & laissa l'Empire à Cyanare. Cambyle prévoyant que l'esprit jaloux & turbulent de ce Prince exciteroit bientot de nouveaux troubles, re-Jolut de recbercher l'alliance des Affyriens. L'Empereur des Mèdes, & le Roy de Babylone, étoient depuis plus d'un fiècle les deux grandes Puissances de l'Orient; il travailloient fans ceffe à fe détruire mutuellement, pour fe rendre maitres de l'Afie.

Cambyle qui connoissoit la capacité de son fils, lui proposa d'aller lui-même à la Cour de Nabuchodonosor, pour traiter avec Amytis femme de ce Prince, & feur de Mandane. Elle gouvernoit le Royaume pendant la

frénéfie du Roy.

Cyrus avoit été détourné de ce voyage plufieurs années auparavant par la maladie de la mere. Il fu charmé d'aller à Babyione, non seulement pour être utile à sa Patrie, mais aussi pour y connoître les Juifs, dont il avoit appris par Loroaltre, que les Oracles contencient des prédictions de fa grandeur futura

# THE TRAVELS OF CYRUS. 103

power than is necessary to do good; chuses to have such restraints as may stop & hinder him from doing ill. Senators, banish your fears; lay aside your distrusts, & cleave to your King: He preserves all your rights to you; assist him in making the Persians happy; he desires to reign over free children, & not over slaves.

urs,

dez.

de

rens

is le

rée.

ards

gens

plus

n il

ces.

mes.

age are.

t de

reur

plus

14

our

lui

or,

eur

t la

an-

fut

les

ure.

I.

At these words joy was diffus'd through the whole affembly. Some cry'd out: Is not this the God Mythras himself, come down from the Empyreum, to renew the reign of Oromases? Others dislov'd in tears, & were unable to speak. The old men look'd on him as their son, the young men call'd him father: all Persia seem'd but one family.

Thus did Cyrus avoid all the snares of Sorones, thiumph over the plots of Cyaxares, & restore liberty to the Persuas. He never had recourse to artistice, mean dissimulation, or tricking policy, unworthy of great souls.

Aftyages dy'd soon after his return home, & left the Empire to Cyavares. Cambyfes foreseeing that the turbulent & jealous spirit of that Prince would soon excite new disturbances, resolv'd to seek an alliance with the Assyrians. The Kings of Assyria & the Emperors of the Medes had been, for three ages past, the rival powers of the East; they were continually endeavouring to weaken each other in order to become masters of Asia.

Cambufes, who knew his fon 's abilities, propos'd to him that he should go in person to the court of Nabuchodonefor, to treat with Amytis, the wife of that Prince, and fifter of Mandana. She govern'd the Kingdom during the King's madness.

Cyrus had formerly been hinder'd from going thither, by his mother's fickness. He was exceedingly pleased with a journey to Babylon, not only that he might serve his country, but likewise have an opportunity of conversing with the fews, whose Oracles, as he had learn'd from Zorosser, contain'd predictions of his suture greatness:

Il n'avoit pas moins d'envie de voir de près l'état malbeureux du Roy Nabuchodonosor, dont le bruit s'étoit répandu par tout l'Orient. Après avoir rempli le Conseil & le Senat de sujets fidèles & capables de secourir Cambyse, il quitta la Perse, traversa la Susiane, & arriva bientôt à Babylone.



# THE TRAVELS OF CYRUS. 105

& he ad no less a desire to see the miserable condition of King Nabuchodonosor, the report of which was spread over all the East. Having fill'd the Council and Senate with men of approved loyalty & capacity, he lest Persia, cross'd Sustana, & so soon arriv'd at Babyian.

nal-

toit

rir

क



THE

# なりななくななくななくななくないではいなけらな

# LESVOYAGES

DE

# CYRUS.

#### LIVRE HUITIEME.

BYLONE, Siège de l'Empire des Rois

d'Assyrie, avoit été fondée par Sémiramis, mais Nabuchodonosor lui avoit donnés principales beautés. Ce Conquerant,
après avoir terminé de longues & de difficiles guerres, se trouvant dans une
pleine tranquillité, s'appliqua à faire de sa Capitale

une des Merveilles du Monde. Elle étoit située dans une vaste plaine arrosée par l'Euphrate. Les canaux tirés de ce sleuve, rendoient la fertilité du terroir si grande, qu'il rapportoit autant au

Roy que la moitié de foi Empire (a).

Les murs de la Ville bâtis de larges briques, [cimentéés avec du bitume, ou d'une matiere gluante qui s'éleve de la terre, & laquelle, avec le tems, devenoit plus dure que le marbre] épais de cinquante coudées, & bants de deux cens, formoient un quarré parfait, dont le circuit étoit de vingt lieues. Cent-cinquante tours régnoient de distance en distance le long de ces murs inaccessibles, & commandoient sur toute la campagne voisine.

Cent portes d'airain s'ouvroient de tous côtés à une foule innombrable de peuple de toutes les Nations. Cinquante grandes rues traversoient la Ville de

(a) Tout le détail que je vais faire, est tiré allérodote, liv. 1. de Diod- de Siale, liv. 2. de Sunt. Curce, liv. 5. Voyez aush Frideaux, Histoire des Juis, tom. 1.

# さつからつかなつかなつかなつかなつかなつかなった

# THE TRAVELS

OF

# R

BOOK VIII.



t.

ois

ra-

071-

, 31

17.0

aie

ar

la au

72-

De: 11-

its

17-

nt

5,

4-

le le

t,

EMIR AMIS had founded the City of Babylon; but Nabuchodonofor had given it is principal beauties. Having finish'd his wars abroad; & being in full peace at home, he had apply'd his thoughts to make his capital one of

the wonders of the world.

It was fituated in a vast plain; water'd by the Euphrates. The fruitfulness of the foil was fo great, that it yielded the King as much as the half of his

Empire (a).

The walls of the city were built of large brick. cemented together with bitumen, or a flime arifing out of the earth, which in time became harder than marble. They were fourfcore foot thick, two hundred & fifty high, & form'd a perfect square, twenty leagues in compass. A hundred and fifty towers were rais'd at certain distances upon these inaccessible walls, and commanded all the country round about.

In the fides of these wals were a hundred gates of brass, through which might be seen passing to & fro an innumerable throng of people of all nations. Fifty great streets travers'd the city E 6

<sup>(1)</sup> The following particulars are to be found in Herodotus, wto had been upon the foot, B. I. Diod, Sic. B. 2. Quint, Curb B 5. Prideaux Connexion,

de l'un à l'autre bout, & formoient en se croisant plusieurs quarrès spacieux, qui rensermoient des Palais superbes, des Places magnifiques, & des Fardins délicieux.

C

f.

I

n

t

(

ì

Cyrus

L'Euphrate couloit au milieu de Babylone; un pont construit sur ce steuve avec un art surprenant, joignoit-les deux parties de la Ville. Aux deux extrémités de ce pont se voyoient deux Palais, le vieux à l'Orient, & le nouveau à l'Occident. Près du vieux Palais é ent le Temple de Bélus. Du centre de cet édifice sortoit une pyramide haute de six cens pieds, & compose de buit tours qui s'elevoie it les unes sur les autres toujours en diminuant. La plus haute de ces tours étoit la place sainte, où on célébroit les principaux mystères. Du sommet de cette Pyramide, les Babyloniens observoient le mouvement des astres; c'étoit leur principale étude, & c'est parlà qu'ils se se sont rendus célébres chez les autres Nations.

De l'autre côté du pont paroissoit le nouveau Palais qui avoit kuit milles de tour (a). Ses fameux Jardins entourés de larges terrasses, s'élevoient en Ampbithéatres à la banteur des murs de la Ville. La masse entière étoit joutenue par plusieurs arcades, dont les voûtes couveries de gran les pierres, de roseaux enduits de bitume, de deux rangs de briques, & de plaques de plomb, rendoient le tout impénétrable à la pluye & à l'bumidité La motte dont tout étoit couvert, avoit l'épaisseur requise pour pouvoir soutenir les racines des plus grands arbres. Là se voyoient des aliées à perte de vûë, des bosquets, des gazons, des sleurs de toutes les espèces, des canaux; là des réservoire, des aqueducs pour arrojer & embellir ce lieu de délites, assemblage merveilleux de toutes les beautés de la nature & de l'art.

L'Auteur, ou plûtôt le Créateur de tant de prodiges, égal à Hercule par ja valeur, & supérieur aux plus grands hommes par son génie, après des succès incroyables, étoit tombé dans une espèce de manie. Il se croyoit transformé en bête, & il en avoit la férocité.

(a) Soixante Rades.

from fide to fide, & by croffing each other, form'd much large divisions, in which were stately palaces, delightful gardens, & magnificent squares.

75

.

it

oit-

de

t,

tit

ne

lit

tM

n-

et u-

P

es

ш

4

ie-

2

ie

10

i.

es

r;

33

4.

S

ŝ

The Euphrates flow'd through the middle of the city; & over this river was a bridge, built with furprifing art. At its two extremities were two palaces: the old one to the east, the new one to the west. Near the old palace was the Temple of Belus. From the center of this building rose a pyramid, six hundred foot high, & compos'd of eight towers, one above another. The uppermost was the holy place, where the principal mysteries were celebrated from the top of this tower, the Babylonians observed the motion of the stars, which was their favourite study, & by which they made themselves famous in other nations.

At the other end of the bridge stood the new palace, which was eight miles (a) in circuit. Its famous hanging gardens, which were fo many large terraffes one above another, rofe like an amphitheatre to the height of the city walls. The whole mass was supported by divers arches cover'd with broad flones strongly cemented, & over them was first a layer of reed, mix'd with bitumen, then two rows of bricks, & over thefe were laid thick fheets of lead, which made the whole impenetrable to rain. or any moisture. The mould which cover'd all was of that depth, as to have room enough for the greatest trees to take root in it. In these gardens were long walks, which ran as far as the eye could reach; bowers, green plots, & flowers of all kinds; canals, basins, and aqueducts, to water and adorn this place of delights, a most furprising collection of all the beauties of nature & art.

The author, or rather the creator, of fo many prodigies, equal to Hercules in bravery, & superior to the greatest men by his genius, was, after incredible successes, fallen into a kind of madness. He imagin'd himself transform'd into a beast, & had all the sierceness of one.

Cyrus re fut pas piùtôt arrivé à Babylone, qu'il alla trouver la Re e Amytis. Cette Princesse étoit plongée depuis prè e pt ans dans une tristesse profonde; mais elle commençoit à modérer sa deuleur, parceque les Juisse qui étoient alors captifs dans la Ville, lui avoient promis la guérison du Roy dans peu de jours. La Reine attendoit ce moment beureux avec une vive impatience; les prodiges qu'elle avoit vis opérer par Daniel, avoient attiré sa consiance.

te

fe

b

S

3

f

1

Cyrus respecta l'affliction d'Amytis, & évita de lui parler du dessein principal de son voyage. Il sentit que la conjoncture n'étoit pas favorable pour traiter des affaires politiques; il attendit la guérison du Roi san l'espérer. Cependant il chercha à contenter la curiosu qu'il avoit d'apprendre la Religion & les mœurs de

Fraëlites.

Daniel n'étoit pas alors à Babylone; il étoit allé vifiter, & confoler les Juifs répandus par toute l'Assyrie. Amytis donna à Cyrus la connoissance d'un illustre Hébreu nommé Eléazar, pour qui elle avoit beaucon, d'estime. Le Prince ayant seu que le Peuple de Dieu ne regardoit point la frénésse du Roy comme une male die naturelle, mais comme une punition divine, en de

manda la cause à Eléazar.

Nabuchodonosor, dit le sage H'breu séduit par les im ples qui l'entouroient, parvint ensin à un tel excès d'invéligion, qu'il blasphéma contre le Très Haut: Es pour couronner son impiété, il sit de nos voses sacrés, Es des richesses qu'il avoit rapportées de son expédition dans la sude, une Statue d'Or d'une grandeur démesure es ressemblante à lui-même. Il la sit élever, Es consacrer dans la Plaine de Dura, Es voulut qu'elle sûte dorée par tous les Peuples qui lui étoient soumis.

Il fut overti par des songes divins, qu'il se roit puni de son idolâtrie & de son orgueil, mênt des cette vie. Un Hébreu nommé Daniel, bomme

As foon as Cyrus was arriv'd at Babylon, he went to fee Queen Amytis. This Princess had, for near seven years, been in great forrow; but she was beginning to moderate her grief, because the Jews, who were then captives in the city, had promis'd her that the King should be cur'd in a few days. She was waiting that happy moment with great impatience; the wonders which she had seen Perform'd by Daniel, had made her conside in what he said.

Cyrus, from a respectful consideration of the affliction of Amytis, avoided speaking to her concerning the principal design of his journey. He was sensible that it was not a savourable conjuncture to treat of political affairs, & waited, like the Queen, for the King's cure, but not with the same hopes. In the mean while, he endeavour'd to satisfy his curiosity of knowing the Religion and manners of

the Ifraelites.

alia

ngie

mais uif:

pro-

leine

nce:

oient

e lui

que af.

Jan

tofite

teb 2

e m

vrie.

u/tre

icou) Dies

nale

n de-

s in

pour des

ns la furte

con-

.

1 6

mul

cels

Daniel was not then at Babylon, but was gone to visit & confole the Jews dispers'd throughout Afferia Amytis made Cyrus acquainted with an illustrious Hebrew, named Eleazar, for whom she had a particular esteem. The Prince being inform'd by him that the People of God did not look upon the King's frenzy as a natural distemper, but as a punishment from Heaven, enquir'd of him the cause of it.

Nabuchodonofor, faid the Hebrew fage, being led away by impious men who were about him, came at length to fuch an excess of irreligion, that he blasphem'd against the most High; and to crown his impiety, he made, of our facred vessels, & of the riches which he had brought from his expedition into Judea, a golden statue, of an enormous fize, & resembling his own person. He had it erected, & consecrated, in the plain of Dura, and commanded that it should be ador'd, by all his subjects.

He was admonish'd by divine dreams, that he should be punish'd for his idolatry & pride in this life. A Hebrew, nam'd Daniel, a man

célèbre par sa science, par sa vertu, & par sa connoissionce de l'avenir, lui expliqua ces songes, & lui annonça les jugemens de Dieu qui étoient prêts à éclater sur lui.

fa

fu

n

re

ì

Les paroles du Prophête firent d'abord quelque impression sur l'esprit du Roy; mais entouré de prophanes, qui méprisoient les Puissances Célestes, il négligea le songe divin, & se livra de nouveau à son impiété.

Un an après, tandis qu'il se promenoit dans ses Jardins, admirant la beauté de ses ouvrages, l'éclat de sa gloire, & la grandeur de son Empire, il oublia qu'il étoit bomme, & devint idolâtre de ses superbes imaginations. Une voix se sit entendre du Ciel, & prononça ces paroles: O Roi Nabuchodonoser, à toi s'adressent ces paroles. Vôtre Royaume passera en d'autres mains. Vous serez chasse de la compagnie des hommes. Vous habiterez avec les animaux Vous brouterez l'herbe comme une bête pendant sept années entières, jusqu'a ce que vous reconnoissiez que le Très-Haut a un pouvoir absolu sur les Royaumes, & qu'il les donne à qui il lui plait.

Sur le champ Dieu le frappa, & lui êta la raison. Il fut saisi d'une maladie frénétique, & tomba dans des accès de fureur. On essaya en vain de l'enchaîner; il rompit tous ses fers, & s'enfuit dans les montagnes comme un lion rugissant. Nul n'ose l'approcher sans courir risque d'être déchiré. Il n'y a que le jour du Sabbat où il ait des momens de repos, & des intervalles de raison; \* il tient alors des discours dignes de l'admiration des hommes. Il y a hientêt sept ans qu'il est dans cet état, & nous attendons dans pou de jours sa déli-

vrance totale felon la prédiction divine.

Dans tous les Pays où j'ai passe, s'écria Cyrus en foupirant, je ne vois que de tristes exemples de la soi biesse & des malbeurs des Princes. En Egypte Apriès

<sup>\*</sup> Voyez Megaft. & Abyden, cités par Joseph. Anr. I. 10. Chap. 11. & par Enseb. Prap. Evang. Liv. 9. Chap. 41-

famous for science, virtue, & his knowledge of futurity, explain'd to him those dreams, and de nounc'd God's judgments upon him, which were ready to break forth.

The words of the Prophet made some impression upon the King's mind; but being surrounded by prophane men, who despis'd the heavenly Powers, he neglected the divine admonition, & gave him-

felf up anew to his impiety.

nnois.

it an.

clater

e im

mes.

ea le

dins,

oire.

bom-

zons.

oles:

cles.

ous

ous

erbe

juf

laur

les

2 on.

s des

; il

enes

CUL

bbat

t de

170-

ans

eli-

en

ies

Je

10,

At the end of the year, while he is walking in his gardens, admiring the beauty of his own works, the splendor of his glory, and the greatness of his Empire; he exalts himself above humanity, & becomes an idolater of his own proud imaginations. He hears a voice from Heaven; saying, O King Nabuchodonosor, to thee it is spelen, The Kingdom is departed from thee, & they shall drive thee from men, & thou shall eat grass as the beasts of the field, till seven years are past, & until thou know that the Most High ruleth over all the Kingdoms of the Universe, & giveth them to whomsoever be will.

In the same hour was the thing sulfil'd, & his reason was taken from him. He was seiz'd with a frenzy, & with fits of raging madness. In vain they attempted to hold him by chains; he broke all his setters, & ran away into the mountains, roaring like a lion. No one can approach him, without danger. He hath no repose, except one day in the week, which is the Sabbatb. Then his reason returns, & he holds discourses worthy of admiration\*. It is now almost seven years that he has been in this condition, and we are expecting his total deliverance in a few days, according to the divine

prediction.

Here Cyrus figh'd, & could not forbear faying to Araspes: In alle the countries through which I pass, I see nothing but sad examples of the weakness & missortunes of Princes. In Egypt, Apries suffers

See Magaf, & Alyden, quoted by J.f. has Act. b. 10. Chap. 11. & by Engl. Fre, Evang B. 9. Chap. 41.

fe laisse immoler par son amitié aveugle pour un favon perside. A Sparte deux jeunes Rois alloient perdre l'Eta sans la sagesse de Chilon. A Corinthe le sort sunesse périandre & de sa famille, laisse à toute la posterité mexemple plein d'borreur des malheurs qu'entraine la trannie. A Athènes, Pissitrate est détrêné deux soi, pour punition divine de ses artistices. A Samos, Policrate se laisse éblouir jusques à persécuter l'innocence. Le Crète les successeurs de Minos ont anéanti le plus persait de tous les Gouvernemens. Ici Nabuchodonosor attin la colère du Ciel par son impieté. Grand Oromaze n'avez-vous donc donné des Rois aux mortels que dans vôtre colère? La grandeur & la vertu sont-eila incompatibles?

Le matin du jour du Sabbat, Cyrus accompagni l'Eléanar, vint eu lieu vi se tenoit le Roy de Babylone. Ils virent l'infortuné Prince descendre des montagnes, & se coucher sous des saules qui bordoient l'Euphrate. En l'approchant ils gardèrent le filence : ilétoit étendu sur l'herbe, les yeux tournés vers le Ciel. Il poussoit de temps en temps des soupirs mêtés de larma amères. Au milieu de ses malheurs, on découvroit encore en lui un air de grandeur, qui marquoit que le Très Haut en le punissant, ne l'avoit pas entièment abandonné. On n'osoit lui parler par respet, ni interrompre la douleur prosende où il sembloit êtu plongé.

Cyrus, vivement frappé de la triste situation de a grand Prince, demeura immobile. On voyoit en lui toutes les marques d'une ame saisse de terreur & de compassion. Le Roy de Babylone l'observa, & lui dit sans le connoître: Le Ciel me permet d'avoir des intervalles de raison pour me faire sentir que je ne la possèle point en propre; qu'elle me vient d'auleurs, qu'un Etre superieur me l'ôte, & me la rent quand il veut, & que celui qui la donne, est une suand il veut, & que celui qui la donne, est une suand il veut, & que celui qui la donne, est une suand il veut, & que celui qui la donne, est une su propre qu'un la donne, est une su propre su la celui qui la donne, est une su present de la celui qui la donne, est une su present de la celui qui la donne, est une su present de la celui qui la donne, est une su present de la celui qui la donne, est une su present de la celui qui la donne, est une su present de la celui qui la donne, est une su present de la celui qui la donne, est une su present de la celui qui la donne, est une su present de la celui qui la donne, est une su present d'au present de la celui qui la donne, est une su present de la celui qui la donne que la celui qui la ce

fuffers himfelf to be made a facrifice by his blind con-Adence in a perfidious favourite. At Sparta, two young Kings were going to ruin the state, if not prevented by the wifdom of Chilo. The fate of Periander. & his whole family at Corintb, will be a dreadful example to posterity of the miseries which tyrants & uturpers draw upon themselves. At Athens , Pi fillratus is twice dethron'd, as a punishment from the Gods for his artifice. Polycrates, King of Samos. faffers himfelf to be impos'd upon fo far, as to perfecute innocence. At Crete, the fuccessors of Minos have destroy'd the most perfect of all Governments. Here, Nabuchodonofor draws upon himself the wrath of Heaven, by his impiety. Great Oromazes! was is only in your anger then, that you gave Kings to mortals? Are grandeur & virtue incompatible?

The morning of the Sabbath, Cyrus accompany'd by Lieazar, went to the place which the King of Babylon frequented. They faw the unfortunate Prince come down from the hills, & lie down under fome willows, which were upon the banks of the river. They approach him in filence : he was ftretch'd upon the grafs, his eyes turn'd towards Heaven; & fending forth from time to time deep fighs, accompany'd with bitter tears. In the midft of his misfortunes there was still upon his face one air of greatness, which shew'd, that the most High, in punishing, had not entirely forfaken him. forbore, out of respect, to speak to thim, or to interrupt the profound grief, in which he was plung'd

Cyrus, deeply struck with the sad condition of this great Prince, stood immoveable, and on his countenance appeard all the tokens of a foul feiz'd with terror and compassion. The King of Babylon observ'd it, and without knowing who he was. faid to him: Heaven suffers me to have intervals of reason, to make me sensible; that I do not possess it as a property; that a superior Being takes it from me, & restores it, when he pleases; & that he who gives it me is a

facen l'Eta efted rite m late

fois. Poli e. L s per.

attire naze! s que eila

ngn aby. 772013-

En etos . 1 rint

ense le ere. ea.

être

t ce Oir

12 11. end

me 7

Intelligence souveraine qui tient la Nature dans sa main, Es qui peut l'arranger, ou la déranger comme il lui f

2

7

11

I

plait.

Autrefois aueugle par l'orgueil, & corrompu parla prospérité, je disois en moi même, & à tous les faux amis qui m'environnoient : Nous fommes nes comme à l'aventure, & après la mort nous ferons comme fi nous n'avions jamais été; l'ame est une tincelle de feu qui s'éteindra lorsque nôtre corps sera réduit en cendres. Venez donc, jouissons des biens présens. Hâtons nous d'épuiser tous les plaisirs. Enyvrons-nous des vins les plus exquis. Parfumons nous d'huiles odoriférantes. Couronnons-nous de roses avant qu'elles se sécrifsent. Que la force soit notre unique loi, & le plaisir la règle de toutes nos actions. Faifons tomber le juste dans nos piéges, parcequ'il nous deshonore par sa vertu. Interrogeons le par les outrages & les tourmens, afinde voir s'il est fincère. (a) C'est ainsi que je blasphémois contre le Ciel Voilà la source des malbeurs qui m'ascablent. Helas! je ne les ai que trop mérités.

A peine a - t - il prononcé ces paroles, qu'il se leve, s'enfuit, & se cache dans la forêt voisine. Le discount de Nabuchodonosor redoubla le respect de Cyrus pour la Divinité, & augmenta le désir qu'il avoit de s'instruire à fond de la Religion des H. breux. Il vit souvent Eléazar, & entra peu à peu avec lui dans une liaison étroite. L'Eternel toujours attentif aux démarches de Cyrus qu'il avoit choisi pour la délivrance de son peuple, vouloit préparer ce Prince par les entretiens du sage Hébreu, à recevoir bientôt les instructions du Prophête

Daniel.

Depuis la captivité des Juifs, les Docteurs Hébreux répandus dans les Nations, s'étoient appliqués à l'étude des sciences prophanes, & cherchoient à concilier la Religion avec la Philosophie Pour cet effet ils adoptoient ou abandonnoient le jens littéral des Livres facrés, selon qu'il s'accordoit ou s'opposoit à leurs idées. Ils en-

<sup>(</sup>a) Voyez la Sageffe , chap. 2.

fovereign Intelligence, who holds all Nature in his hand, & can dispose it in order, or overturn it,

according to his pleasure.

1,

aí

la

23

à

us

ui

es.

us

les

es.

nt.

gle

101

er-

de

zois

ac.

ve,

ters

rla

uire

léa-

TOI-

rus

ole,

Hé-

bête

eux

tude

Re-

ient

Se-

I's

en.

Heretofore, being blinded by pride, & corrupted by prosperity, I faid within my felf, & to all the false friends who were about me : We are born, as is were by clance. & afterdeath we shall be, as if we had never been: The foul is a foark of fire, which goes out when the body is reduc'd to asbes; come, let us enjoy the prefent good; let us make bafte to exhauft all pleajures; let us drink the most delicious wines , & perfume our felves with odoriferous oils ; let us crown our jeives with rofes before they wither; let frengbt be our only law, pleasure the rule of our duty; let us make the just fall into our fnares , because be disbonours us by bis virtue; let us try bim with affronts & torments, that we may fee whether be be fincere (a) Thus it was that I blafphem'd against Heaven, & this is the fource of my miseries. Alas! I have but too much deferv'd them.

Scarce had he pronounced these words, when he started up, ran away, & hid himself in the neighbouring forest. This sad spectacle augmented the respect Cyrus had for the Deity, and redoubled his desire of being sully instructed in the Religion of the Hebrews. He frequently saw Eleazar, with whom he came by degrees into a strict friendship. The Eternal, being watchful over Cyrus, whom he had chosen to bring about the deliverance of his People, thought sit, by his conversation with this Hebrew Sage, to prepare him to receive, soon after, the instructions of the Prophet Daniel.

Ever fince the captivity of the Ijraelites, the Hebrew Doctors, who were dispers'd in the several Nations, had apply'd themselves to the study of the profane sciences, & endeavour'd to reconcile Religion with philosophy. In order thereto, they embrac'd, or forsook the literal sense of the facred books, according as it suited with their notions, or was repugnant to them. They

taught,

<sup>(2)</sup> See Sap. Cap. 2.

enseignoient que les traditions des H breux étoient son vent enveloppées d'allégories suivant l'usage des Orientaux, mais ils prétendoient les expliquer. C'est ce qui donna naissance depuis à la famense secte des All gorifles.

El azar étoit du nombre de ces Philosophes. On le regardoit avec raison comme un des plus grands génies de son siècle. Il étoit versé dans toutes les sciences des Chaldéens & des Egyptiens; il avoit en plusieurs disputer anec les Mages de l'Orient, pour prouver que la Religion des Fuiss étoit non seulement la plus ancienne, mais aussi la plus conforme à la raison.

C

5

U

C

P

II CI

i

H

fe

B

P

pr

å

di

ex

&

W

di

Ot

15

fta

im

ter

İŝ

Cyrus ayant entretenu plusieurs sois le Jage Hébren de tout ce qu'il avoit appris en Perse, en Egypte & en Grèce sur les grandes révolutions arrivées dans l'Univers, le pria un jour de lui expliquer la doctrine des Philosophes Hébreux sur les troits états du monde.

(a) Nous n'adorons, répondit Eléazar, qu'un seul Dieu, infini, éternel, immense. Il s'est nommé Celui qui est, pour marquer qu'il éxiste par lui même, & que tous les autres Etres n'existent que par lui. Riche de ses propres richesses, beureux par sa félicité suprême, il n'avoit pas besoin de produire d'autres substances pour accroître sa gloire. Mais il a voulu, par un noble Elibre effort de sa volonté bienfaisante, créer plusieurs ordres d'Intelligences pour les rendre beureuses.

L'homme forme d'abord l'idée de son ouvrage avant que de l'éxécuter; mais l'Eternel conçoit, produit, & arrange tout par le même acte sans travail & sans succession. Il pense, & tout d'un coup se présentent de vant lui toutes les manières par lesquelles il peut se peindre au debors. Un monde d'idées se forme dans l'Entendement divin. Il veut, & soudain des Etres réels, semblables à ses idées, remplissent son immensité. La vaste Nature est produite, distincte & séparée de l'essent divine.

<sup>(</sup>a) Voyez la Mythologie des Ralbins dans le Difcount

taught, that the Hebrew traditions were often wrap'd up in allegorie , according to the eattern cuftom: but they pretended to explain them. This was what gave rife afterwards to that famous Sett

among the Hebrews call'd the Allegorifts.

011-

en-

qui

ori.

16-

s de

a'-

ates

eli-

ne,

reu

en.

Ini-

des

Setul

elui

que

e de

, il

pour

libre

dres

vant

, 8

fuc-

ut ft

En-

eels,

cafte

ence

L

COLIT

Eleazar was of the number of those philosophers. & was, with reason, effeem'd one of the greateft genius's of his age He was vers'd in all the sciences of the Chaldeans and Egyptians, & had had feveral diffutes with the eaftern Magi, to prove that the Religion of the fews was not only the most ancient. but the most conformable to reason.

Cyrus having divers times discours'd with Eleazar. apon all he had learnt in Perfia, Egypt, & Greece. concerning the great revolutions which had happen'd in the Universe : desir'd him ony day to explain to him the doctrine of the Hebrew philosophers.

concerning the three states of the world.

(a) We adore . answered Eleazar , but one only God . infinite, eternal, immenfe. He has defin'd himfelf. HE WHO IS, to denote, that he exists of himfelf, and that all other beings exist only by him. Being rich by the riches of his own nature, and hap. by by his own supreme felicity, he had no need to produce other fubiliances. Nevertheless, by a noble & free effort of his beneficent Will, he has created divers orders of Intelligences; to make them happy.

Man first forms the plan of his work before he executes it; but the Eternal conceives, produces, & disposes every thing in order, by the same act, without labour or fuccession. He thinks, & immedistely all the possible ways of representing himself outwardly, appear before him. A world of ideas is form'd in the divine Intelled. He wills, & infantly real Beings, refembling those Ideas, fill his immensity. The whole Universe, & the vast extent of Nature, distinct from the divine effence, is produc'd.

The

<sup>(1)</sup> See the Temish Mythologie, in the dife. p. 121.

Le Créateur s'est dépeint en deux façons, par de sinples Tableaux, & par des images vivantes. Delà deux sortes de créatures essentiellement distinguées, la Nature matérielle, & la Nature intelligente. L'une ne fait que représenter quelques perfections de son original; l'autule connoît, & en jouit. C'est ainsi qu'il y a une insinite de sphères remplies d'Intelligences qui les babitent.

Tantôt ces Esprits s'abiment dans leur origine, pour en adorer les beautés toujours nouvelles; quelques ois ils admirent les perfections du Créateur dans ses ouvre ges; c'est leur double bonheur. Ils ne peuvent pas contempler sans cesse la splendeur de l'essence divine; leu nature soible & sinie demande qu'ils je vollent de temple en temps les yeux. Voilà pourquoi la Nature materielle sut produite; c'étoit pour le délassement des suite ligences.

Deux sortes d'Esprits perdirent ce bonheur par leu infidélité. Les uns appellés Chérubins, étoient d'un orde supérieur; ce sont à présent les Esprits infernaux. La autres appellés échins, étoient d'une nature moins pafaite; ce sont les ames qui babitent actuellement les corpinortels.

Le Chef des Ch'rubins approchoit plus près du trên que les autres Esprits. Comblé des dons les plus éminent du Très-Haut, il perdit sa sagesse par le vain amon de lui-même. Enyvré de sa projre beauté, il se regards, & s'éblouët par l'éclat de sa lumière; il s'enorgueille d'abord, se révolta ensuite, & entraîna dans sa rebellion la plûpart des Génies de son Ordre.

Les Ischins s'attachérent trop aux objects matériels, ils oublièrent dans la jouissance des plaisurs créés, las veraine félicité des Esprits. Les premiers s'élevèrent trop par vanité; les autres s'abaissérent trop par volupit.

Alors une grande révolution arriva dans les Cieux.

La sphère des Ch rubins devint un cabos ténébreux, a ces Intelligences malbeureuses déplorent sans consolations la félicité qu'elles ont perdue.

The Creator has represented himself two ways, by simple pictures, & by living images. Hence there are two forts of creatures essentially different, material Nature, & intelligent Nature. The one represents only some perfections of its original; the other knows and enjoys it. There are an infinite number of spheres, full ou such intelligent Beings.

teur

ture

que

titre

nit:

pour

5 14

Tra-

Con-

leur

2700

nate.

ale.

leta

Pare

Les

par-

07):

rône

neni

ficur.

rda,

11.15

1 ft-

iels.

014

rent

apte.

eur.

, 63

05:05

Lis

Sometimes these spirits plunge themselves into the unfathomable depths of the Divine Nature, to adore its beauties, which are ever new. At other times they admire the perfections of the Creator in his works: This is their two-fold happiness. They cannot incessantly contemplate the splendor of the divine Essence; their weak & finite nature requires that they should sometimes veil their eyes. This is the reason why the material World was created, for the diversion of the intellectual.

Two ferts of spirits lost this happiness by their disloyalty. The one, call'd Cherubim, were of a superior order, & are now infernal Spirits. The other cail'd Ischim, were of a less perfect nature. These are the souls which auctually inhabit mortal bodies.

The Chief of the Clerubim approach'd nearer to the Throne than the other Spirits. He was crown'd with the most excellent gifts of the Most High; but lost his wisdom by a vain complacency in himfelf. Being enamour'd with his own beauty, he beheld & consider d himself, and was dazzled with the lustre of his own light. He first grew proud, then rebell'd, & drew into his rebellion all the Genii of his Order.

The Ischim became too much attach'd to material objects, & in the enjoyment of pleasures, forgot the supreme beatitude of spirits. The first were elated with pride, the second debas'd by sensuality.

Upon this there happen'd a great revolution in the Heavens. The sphere of the Cherubim became a dark Chaos, where those unhappy Intelligences deplore, without hope, the sclicity they have lost by their own fault.

Vol. II. F The

Les Ischins moins coupables, parcequ'ils n'avoient peche que par foiblesse, furent condamnes par le Tout-Puissant à animer des corps mortels. Dieu permit qu'ils tombassent dans une estèce de letbargie, pour oublier

fi

A

fo

fi

a

I

P

n

leur ancien itat.

La Terre qu'ils babitoient, changea de forme; elle ne fut plus un lieu de délices, mais un exil pénible, où le combat continuel des élemens affujettit les hommes aux maladies & à la mort. Voilà le fens caché du grand Légiflateur des Hébreux, quand il parle du Paradis terrestre. Et de la chûte de nos premiers Peres. Adam ne représente pas un seul bomme, mais toute l'espèce humaine. Chaque Nation a ses allégories, nous avons aussi les nôtres. Ceux qui s'arrêtent à la lettre, en sont blesses, & trouvent dans nos livres des expressions qui paroissent trop humaniser la Divinité; mais le vrai sage pénêtre le sens prosond, Es y decouvre les mystères de la plus haute sagesse.

Les ames detaclées de leur origine n'eurent plus entr'elles un principe d'union fixe. L'ordre de la génération, les besoins mutuels, & l'amour propre, devinrent ici bas les jeuls liens de nêtre societé passagere, & prirent la place de la justice, de l'amitie & de l'amour de l'ordre,

qui reuniffent les Efprits celefles.

Il arriva plusieurs autres changemens dans ce sejour mortel, changemens conformes à l'état des ames qui soussirent, & méritent de jouffrir, & qui doivent être

gueries par leurs Jouffrances.

Ensin le grand Prophète que neus appeilons le Messie, viendre retablir l'ordre dans l'Univers. C'est lui qui est le Chef & le Condusteur de toutes les Intelligences. Il est le premier né de toutes les créatures. La Divinite s'est unie à lui d'une maniere intime dès le commencement des temps. C'est lui qui venoit entretenir nos premiers Peres sous une forme bumaine. C'est lui qui apparut sur la montagne sainte à nôtre Législateur. C'est lui qui à parté aux Prophètes sous une figure visible. C'est lui qu'on appelle partout le Désiré des Nations, parcequ'il leur a été connu, quoiqu'imparfaitement, par une tradition antique dont elles ignorent l'origine.

The Ijchim being lefs guilty because they had finn'd through weakness, were condemn'd by the Almighty to animate mortal bodies. God suffer'd them to fall into a kind of lethargy, that they might

forget their former state.

The Earth, which they inhabited, chang'd its form: It was no longer a place of delights; the continual war of the elements subjected men to diseases and death. This is the hidden meaning of what the Hebrew Lawgiver wrote concerning the terrestrial Paradise, & the fall of our first Parents. Adam does not represent one single man, but all mankind. All other nations have their allegories, & we have ours. Those who stop at the letter, are offended at many expressions in our facred books. But the true sage penetrates into their meaning, and discovers mysteries in them of the highest wisdom.

Souls, being once dif united from their origin, had no longer any fix'd principle of union. The order of generation, mutual wants, & felf love, became, here below, the only bonds of our transfent fociety, and took the place of justice, friends hip, and the love of order, which unite the heavenly

Spirits.

71£

it-

is

42

11

1.

7-

1.

8

,

Divers other changes happen'd in this mortal abode, fuitable to the state of souls who suffer, & deserve to suffer, & are to be cur'd by their sufferings.

In the end, the great Prophet, whom we call the Messiab, will come & restore order in the universe. It is he who is the head, & the conductor of all intelligent natures. He is the first born of all creatures. The Deity has united him to himself in an intimate manner, from the beginning of time. It is he who convers'd with our fathers under a human form. It is he who appear'd to our Lawgiver upon the holy Mount. It is he who spoke to the Prophets under a visible appearance. It is he who is call'd every where the desire of Nations; because he has been known to them, the impersectly, by an ancient tradition, with the origin of which they are unacquainted.

C'est lui enfin qui viendra triomphant sur les nues pour retablir l'Univers dans sa splendeur & sa félicité primitive.

Veilà le plan général de la Providence. Le fondement de toute la Loi, & de toutes les Prophéties, est l'idee d'une nature pure dès son origine, d'une nature corrompuë par le péché, & d'une nature qui doit être renouvellée un jour. Ces trois grandes vérités nous sont depeintes dans nos Livres facrés sous plusieurs images differentes. La Captivité des Israëlites dans l'Egypte, leur voyage par le désert, & leur arrivée dans la terre de promission, nous représentent la châte des ames, les peines qu'elles sous frent pendant cette vie mortelle, & leur

retour aans la Patrie celefte.

Cyrus transporte, & presque bors de lui, n'ofoit interrompre le Philosophe. L'oyant enfin qu'il ne parloit this , cous me donnez, lui dit-il , une plus baute idee de la Hature Divine que les Philosophes des autres Nat.o is. Ils ne m'avoient représente le premier Principe que comme une souveraine Intelligence qui a débrouillé Le Cabos d'une matiere eternelle; mais vous m'apprenez que Celui qui eft, a non feulement arrange cette matiere, mais qu'il l'a produite, qu'il lui a donné l'être comme le mouvement, & qu'il a rempli fon immensité de nouveiles substances auffi bien que de nouvelles formes. Les Amilières, les Jynges, les Cosmogoges, tous les Génies qui babitent l'Empyree, & toutes les Divinités Enbordonnees, qu'on adore dans d'autres pays, ne font tas des parties de fa substance, mais des images de fa gran-Bour . & des productions de fa pui ffance. Vous ne me faites pir dans l'Univers qu'une seule Divinité suprême, qui come l'existence, la raifon, & la vie à tous les êtres. l'oilà le Dien d'Ifraël fi supérieur à ceux de tous les autres Peuples.

Je vois de plus que vôtre Toeologie est parfaitement conforme à la doctrine des Perses, des Egyptiens, &

des Grees fur les traits Etats du monde.

Zoroaltre, in Iruit des sciences des Gymnosophistes,

d'A-

To conclude, it is he who will come in triumph upon the clouds, to restore the Universe to its

primitive fplendor & felicity.

TIP

li-

nt

r.

.

t

f-

le

.

7

You fee here the general plan of Providence. The foundation of the whole Law, & of all the Prophecies, is the idea of a neture, pure in its original, corrupted by fin, and to be one day reflor'd. These three sundamental truths are represented in our facred books under various images. The bondage of the Ijraelites in Egypt, their journey through the desart, and their arrival in the promis'd land, represent to us the fall of souls, the sufferings in this mortal life, and their return to the heavenly

country from whence they came.

Cyrus, almost transported with hearing this account, wou'd by no means interrupt the philosopher; but feeing that he had done speaking, he faid: you give me a much higher idea of the Divinity than the philosophers of other nations. They have represented the first Principle to me only as a fovereign Intellect, who separated & reduc'd to order, the Chaos of eternal matter. But you teach me, that HEWHO IS, has not only regularly dispos'd that matter, but produc'd it; that he has given its being, as well as motion; & has fill'd his immenfity with new substances, as well as new forms. The Amilities, Tyngas, Cosmogoges, all the Genii which inhabit the Empyreum, & all the subordinate Divinities, ador'd in other countries, are not parts of his fubstance, but images of his greatness, & mere effects of his power. You fhew me, that in all nature there is but one supreme Deity, who gives existence, life & reason to all beings. This then is the God of Ijraël, so superior to those of all other nations.

I fee likewise that your Theology is perfectly conformable to the Doctrine of the Persians, Egyptians, & Greeks, concerning the three states of the world.

Zoroaster, being learned in the sciences of the Gymnesophistes, spoke to me of the first Empire of Oromaces, before the rebellion of A-rimanius,

d'Arimanc, comme d'un état où les esprits étoient beureux & parfaits. En Egypte la Religion d'Hermès
nous représente le règne d'Osiris, avant que le mosstre
Typhon eût percé l'ouf du monde, comme un état
exempt de malbeurs & de passions. Orphee a chanté
la Siècle a'or, comme un état de simplicité & d'innocence. Chaque Nation forme une idée de ce monde primitif selon son génie. Les Mages, tous Astronomes, l'ont
placé dans les Astres. Les Egyptiens, tou Philosophes, en
ont fait une République de Sages. Les Grecs qui aiment
les images champêtres, l'ont depeint comme un sejour

de Bergers.

fe remarque encore que les Sybilles ont annoncé l'acénement d'un Heros qui doit descendre du Ciel, pour
ramener Astrée sur la terre. Les Perses l'appellent Mythras, les Egyptiens Orus, les Grecs Jupiter Conducteur & Sauveur Ils différent, il est crai, dans leurs
peintures; mais tous conciennent des mêmes cérités.
Tous sentent que l'bomme n'est plus ce qu'il étoit, &
qu'un jour il prendra une sorme plus parfaite. Le mal
a commencé, le mal finira; Dieu ne peut pas souffrir
une tâche éternelle dans son ouvrage. Voilà le triomphe
de la lumière sur les ténèbres. Voilà le tems fixé par
le destin, pour la destruction totale de Typhon, d'Arimane & du Pluton insernal. Voilà le période fixé &
annoncé dans toutes les Religions, pour le rétablissement
da Règne d'Oromaze, d'Osiris, & de Saturne.

Cependant, continua Cyrus, il se présente ici une grande difficulté que nul Philosophe n'a pû me résoudre. Je ne conçois pas comment la mal a pû arriver sous le gouvernement d'un Dieu bon, sage, & puissant. S'il est sage, il a dû le prévoir. S'il est puissant, il a pû l'empêcher; s'il est bon, il a dû le prévenir. Montrezmoi de quoi justifier la Sagesse éternelle. Pourquoi Dieu a-t-il cree des Etres intelligens capables du mal? Pour-

quoi leur a-t-il fait un don fi funefte?

La liberté, répond Eléazar, est une suite nécesfaire de notre nature raijonnable. Etre libre, c'est souvoir choisir; choisir, c'est présérer.

Total

rin

pe

th

th

m

25

fo

to

h

3

1

f

C

rimanius, as of a state in which spirits were happy & persect. In Egypt, the Religion of Hermes represents the Reign of Osiris, before the monster Typhon broke through the mundane egg, as a state exempt from miseries & passions. Orpheus has sung the golden age as a state of simplicity a innocence. Each nation has formed an idea of this primitive world; according to its genius. The Magi, who are all astronomers, have plac'd it in the stars. The Egyptians, who are all philosophers, have fancy'd it a republick of sages. The Greeks, who delight in rural scenes, have de-

ferib'd it as a country of shepherds.

ės

re

at

té

.

į.

3

1

I further observe that the Sibyls have foretold the coming of a Hero, who is to descend from Heaven, to bring back Astraa to the earth. The Persians call him Mythras; the Egyptians, Orus; the Greeks, Jupiter the Conductor, & Saviour. It his true they differ in their descriptions, but all agree in the same truths. They are all sensible, that man is not now what he was, & believe that he will one day assume a more persect form. God cannot suffer an eternal blemish in his work. Evil had a beginning, & it will have an end. Then will be the triumph of light over darkness. That is the time fix'd by destiny, for the total destruction of Typhon, Arimanius, & Pluto. That is the prescrib'd period for re establishing the Reign of Oromases, Osiris & Saturn.

Nevertheless, there arises one great difficulty, which no plilosopher has yet been able to solve me. I do not conceive bow evil could bappen under the government of a God, who is good, wife & powerful. If he be wife, he might forefee it. If he be powerful, he might have hinder'd it: and if he be good, he fould have prevented it. Help me to answer this great difficulty, so as to justify the eternal wisdom. Why has God created free beings capable of evil? Why

bas be bestow'd on them so fatal a gift?

Liberty, answered Eleazar, is a necessary confequence of our reasonable nature. To be free; is to be able to chuse; to chuse, is to prefer.

Tout Etre capable de raisonner & de comparer, pout préserer & par consequent choisir. Voilà la différence essentielle entre les corps & les esprits; les uns sont transportés necessairement partout où la force mouvante les pousse; les autres ne se laissent mouvoir que par la raison qui les éclaire. Dieu ne pouvoit pus nous donner l'intelligence, sans nous donner la liberté

c

Ne pouvoit-il pas, reprit Cyrus, nous empêcher à a buser de notre liberté, en nous decouvrant la verits avec une évidence si parfaite, qu'il nous est ete impossible de nous méprendre? Quand le Bien suprême se montre avec son attrait infini, il ravit tout l'anour de la volonte. Il fait dispareitre tout autre bien, comme

le grand jour diffipe les ombres de la nuit.

La lumière la plus pure , repliqua El azar , n'éciaire joint, quand on ne veut pas voir. Or toute Intelligence five peut detournet ses yeux de la vérile. Je vous ai dejà dit que les esprits ne peuvent pas contempler fans ce Je la splendeur de l'Essence Divine ; ils sont de tems en tems obliges de se voiler les yeux. C'est alors que l'amour propre peut les séduire, & leur faire prendre un Bien apparent pour un Bien reel. Ce faux Bien peut les éblouir, & les distraire du Bien véritable. L'amour de nous mêmes est inseparable de nôtre nature. Dieu en s'aimant, aime effentiellement l'ordre, parcequ'il est l'ordre lui même; mais la créature peut s'aimer fans. aimer l'ordre ; parlà tout esprit créé est nécessairement & effentiellement faillible. Demander pourquoi Dieu a fait des Intelligences faillibles, c'est demander pourquei il les a fait finies, c'est demander pourquoi il n' a pas cree des Dieux auffi parfaits que lui-meme? C'est vouloir l'impossible.

Dieu ne peut il pas, dit enfin Cyrus, employer sa Toute-Puissance pour forcer des Intelligences libres à

voir & gouter la verite?,

Sous l'Empire de Dieu même, répond Eléazar, le despotifme & la liberté sont incompatibles. Le goût, la voionté & l'amour, ne se forcent point. Dieu fait teut ce qu'il veut dans le Ciel & Every Being capable of reasoning & comparing can prefer, & confequently chuse. This is the effential difference between bodies & spirits; The one are neceffarily transported where-ever the moving force carries them; The other are moved only by reason, which enlightens them. God could not give us intelligence, without giving us liberty.

But could he not, reply'd Cyrus, have hinder'd us from abusing our liberty, by shewing us truth with to clear an evidence, that it would have been impossible to mitake? When the fovereign beauty displays his infinitely attractive charms, they feize & engrois the whole will, and make all inferior amiableness vanish, as the rising Sun dispels the

shades of night.

Oli.

nce

nf.

le:

ai-

207

2

.

111

1:

47

.

re

.

2.5

15

3

0

The purest light, answer'd Eleazar, does not illuminate those who will not see. Now, every finite Intelligence may turn his eyes from the truth. I have already told you that spirits cannot incessantly contemplate the splendors of the divine Essence; they are oblig'd from time to time to cover their faces. "I is then that felf-love may feduce them & make them take an apparent good for a real one. And this false good may dazzle & draw them away from the true good. Self-love is inseparable from our nature. God, in loving bimfelf, effentially loves Order, because he is Order; but the creature may love it felf without loving Order; and hence every created spirit is necessarlily and essentially fallible. To ask why God has made fallible, Intelligences, is to ask why he as made them finite, or why he has not created Gods as perfect as himself? A thing impossible.

Can not God, continued Cyrus, employ his almighty power, to force free Intelligences to fee & relish

truth?

Under the Empire of God himself, answer'd Eleazar, despotick rule & liberty are incompatible. Inclination, will, & love, are never forc'd. God does every thing he pleases in Heaven and upon' F 5

jur la terre; mais il ne veut pas employer sa puissance abjoine, pour détruire la nature libre des Intelligences. S'il le
faisoit, elles n'agiroient plus par choix, mais par force;
elles obétroient, mais elles n'aimproient pas. Or Dieu
veut être aimé; voilà le seul culte digne de lui. Il ne
le demande pas pour son propre avantage, mais pour le
bien de ses créatures. Il veut qu'elles scient beureuses,
E qu'elles contribuent à leur lonbeur; qu'elles soient
teureuses par amour, & par un amour de pur choix.
C'est ainsi que leur mérite augneme leur felicité.

fe commence à vous entendre, dit Cyrus. Le mal moral ne vient point de l'Etre fouverainement bon, sage & puissant, qui ne peut pes manquer à sa créature, mais de la soiblesse inséparable de nêtre nature bornée, qui peut se tromper & s'égarer. Expliquez-moi à présent quelle est la cause du mal physique. La bont insinie de Dieu n'auroit-elle pas pû ramener à l'ordre tes Créatures criminelles, sans les saire soussire? Un bon pere auroit tort de se servir de punitions, s'il

pouvoit gagner ses enfans par la douceur.

fe vous ai déjà dit, répondit Eléazar, que nous sommes capables d'un double bonbeur. Si Dieu nous continuoit après notre révolte, la pleine jouissance des platires créés, nous n'aspirerions plus à l'union avec le Créateur; nous nous contenterions d'une félicité inferieure, sans chercher la suprême béatitude de nôtre nature. Le seul moyen d'empêcher à jamais des Etres libres de retomber dans le désordre, est de leur faire sentir pour un temps les funestes suites de leur égarement. Dieu doit à sa justice la punition des coupables, pour ne pas autoriser le crime; mais il la doit aussi à sa bonté, pour corriger les criminels. Le mal physique est nécessaire pour guérir le mal moral, & la sousfirance est l'unique remède du péché.

Je vous comprens, dit Cyrus, Dieu ne pouvoit pas priver les esprits de liberté sans les priver d'intelligence: ni les empêcher d'être faillibles sans les rendre infinis, ni les

upon earth; but he will not employ his absolute power to destroy the free nature of intelligent beings. If he did so, they would act no longer from inclination & choice, but by force & necessity. They would obey, but they would not love. Now love is what God demands, and it is the only worship worthy of him. He does not require it for any advantage to him self, but for the good of his creatures. He will have them happy, & contribute to their own happiness; happy by love, & by a love of pure choice. It is thus that their merit augments their felicity.

I begin to understand you, faid Cyrus. Moral evil does not come from the supremely good, wise, & powerful Being, who cannot be wanting to his creatures, but from the weakness inseparable from our limited nature, which may be dazzled and deceiv'd. But what is the cause of natural evil? Might not the goodness of God have brought back his offending creatures to order, without making them suffer? A good father will never make use of punishments, when he

can gain bis children by mildness.

I have already told you, answer'd Eleazar, that we are capable of a twofold happiness. If God, after our rebellion, continu'd to us the full enjoyment of created pleasure, we should never aspire to an union with the Creator; we should content our selves with an inferior happiness, without any endeavours to attain to the supreme beatitude of our nature. The only means to give free beings a dislike & detestation of their disorder, is to make them feel, for a time, the satal consequences of their wandering from him. God owes it to his justice to punish the guilty, that he may not contenance crimes; and his goodness likewise requires it, in order to correct & reform the criminal. Natural evil is necessary to cure moral evil: suffering is the only remedy for sin.

I comprehend you, faid Cyrus, God could not deprive spirits of liberty, without depriving them of intelligence: nor hinder them from being fallible, without making them infinite: nor

. 0

tes rétablir après ieur chûte que par des peines expiatrices fans blesser sa instice & ja bonte. Exempt de toutes fortes de possions, il n'a ni colere ni vengeance. Il ne châtes que pour corriger: il ne punit que pour guérir.

fr

H

11

Oui, r. pondit Eleazar, tous jeuffriront plus ou meins, felon qu'ils se jont plus ou moins egares. Ceux qui ne se sont jamais éloignes de leur devoir, surpasseront à jamais les actres en connoissance & en bonbeur. Ceux qui tarderont à revenir de l'egarement, seront toujeurs insérieurs en persettion & en felicite. La réunion des esprits à leur premier Principe, ressemble au mouvement des corps vers leur centre; plus ils en approchent, plus leur rapidité augmente. Voilà l'ordre établi par la Sagesse éternelle; voilà la loi immuable de la Justice distributive, dont Dieu ne peut se dispenser sans manquer essentiellement à lui même, sans autoriser la révolte, sur exposer tous les êtres sinis & faillibles à trouller l'barmenie universelle.

La conduite de Dieu ne nous choque que parceque nous sommes finis & mortels. Elevons nous au dessus de ce lieu d'éxil, parcourons toutes les régions celestes, nous ne verrons le désordre & le mal que dans ce coin de l'Univers. La Terre n'est qu'un atôme en comparation de l'Immensité Tous les siècles ne sont qu'un moment par rapport à l'Eternité. Ces deux infiniment petits disparotront un jour. Encore un moment, & ie mal ne sera plus. Mais nôtre esprit borné, & noire emour propre nous grossissent les objets, & nous font regarder comme grand ce point qui sépare les deux éternités.

Voilà, continua Eléazar, tout ce que l'esprit de l'homme peut imaginer, pour rendre intelligibles les voyes de Dieu. C'est ainsi que nous confondons la Raison par la Raison même. C'est par ces principes que nos Dosteurs imposent silence aux Philosophes des Nations qui blasphêment contre la Sagesse souveraine, à cause des maux & des crimes que nous voyons ici-bas. Au reste, notre Religion ne consiste pas dans ces spécusations. Elle est moins un système philosophique, qu'un sations.

restore them after their fall, but by expiatory pains, without violating his justice & goodness. Exempt from all passion, he has neither anger, not revenge. He chastises, only to amend, & punishes, only to cure.

Yes, answered Eleazar, all will suffer more or less, as they are more or less gone astray. Those who have never departed from their duty, will for ever excel the rest in knowledge & in happiness. Those who delay their return to it, will be always inserior to the others in perfection & selicity. The return of spirits to their first principle, resembles the motion of bodies towards their center; the nearer they approach to it, the more their velocity augments. This is the order establish'd by eternal Wisdom, the immutable law of distributive justice; from which God cannot deviate, without being essentially wanting to himself, countenancing rebellion, and esposing all finite and fallible beings to the danger of disturbing the universal harmony.

The conduct of God shocks us, only because we are finite & mortal. Let us raise our thoughts above this place of exile, let us run over all the celestial regions, we shall see disorder & evil no where but in this corner of the Universe. The Earth is but an atom in comparison of Immensity. The whole extent of time is but a moment in respect of Eternity. These two infinitely small points will one day disappear. Yet a little moment, & evil will be no more. But our limited minds, and our self-love, magnify objects, & make us look upon that point, which devides the two eternities, as some thing great.

This, continu'd Eleazar, is what the understanding of man can answer, to justify the ways of God. It is thus that we confound reason by reason it self. It is by these principles that our doctors silence the philosophers of the gentiles, who blaspheme against the souvereign Wisdom, because of the evils & crimes which happen here below. But yet our Religion does not consist in these speculations. It is not so much a philosophical system, as a fuperna.

établissement surnaturel. Daniel vous en instruira. Il est aujourd'bui le Prophête du Trés Haut. L'Eternel lui montre quelque sois l'avenir comme présent, & lui prête sa puissance pour opérer des prodiges. Il doit revenir bient à Babylone. Il vous fera voir les Oracles contenus dans nos Livres sacrés, & vous apprendra les desseins de Dieu sur vous.

01

ret

11

in

in

(3

de

fir

5

10

-

b

C'est ainsi qu'Eléazar instruisit Cyrus. Le Philosophe Hébreu fatiguoit en vain son esprit pour approfondir les mystères impénétrables de la Sagesse Divine. Ce qu'il y avoit de défectueux dans ses opinions, fut bientôt redressé par les instructions plus simples & plus sublimes de Daniel, qui revint à Babylone peu de jours après.

C'étoit le tems marqué par les Prophètes pour la délivrance de Nabuchodonosor; sa frénésie cessa, É la raison lui fut rendue. Avant que de rentrer dans sa Capitale, il voulut rendre un hommage public au Dieu d'Israël dans le même lieu où il avoit fait éclater son impiété.

Il ordonna à Daniel d'assembler les Princes, les Magistrats, les Gouverneurs des Provinces, tous les Grands
de Babylone, & de les conduire dans la Plaine de Dura,
où il avoit fait élever quelques années auparavant la
fameuse Statue d'or. Revêtu de sa Robe Impériale, il
monta sur une éminence, d'où il pouvoit être vû de
tout le peuple. Il n'avoit plus rien de féroce, ni de sauvage; malgré l'état affreux où l'avoient réduit ses souffrances, on découvroit sur son visage un air tranquille
& majestueux. Il se tourna vers l'Orient, il êta son
diadême, & se prosterna le visage contre terre, en prononçant trois sois le redoutable nom de JEHOVAH.

Après avoir adoré l'Eternel pendant quelque tems dans un profond filence, il se leva, & parta ainsi: Peuples assemblés de toutes les Nations, c'est ici que vous avez vu autrefois les marques éclatantes de mon orgueil insensé; c'est ici que je voulus usurper les droits de la Divinité, & vous forcer d'adorer l'ouvrage de mes mains. Pour

in it. He is now the Prophet of The Most High. The Eternal thews him oftentimes futurity as present, & lends him his power to work prodigies. He is soon to return to Babylon. He will thew you the Oracles contain'd in out facred Books, and teach you what are the purposes for which God intends you.

It was in this manner that the Hebrew philosopher instructed Cyrus; vainly striving to fathom the unfearchable dephts of Divine Wisdom. What was desective in his opinions, was set right by the more simple & sublime instructions of Daniel, who came

back to Baby on a few days after.

ra.

tel

ite

iir

213

ns

be

es

y

.9

es

li-

071

e, ël

4-

Is

1,

la

il le

1-

le

71

Now was the time fix'd by the Prophets for the deliverance of Nabuclodonosor; His frenzy ceas'd, & his reason was restor'd to him. Before he return'd to his capital, he resolv'd to pay a publick homage to the God of Israel, in the same place where he had given the notorious instance of his impiety.

He order'd Daniel to affemble the Princes, Magistrates, Governors of Provinces, & all the Nobles of Babylon, & to conduct them to the plains of Dura, where he had some years before erected the samous golden Statue. Cloath'd with his Imperial Robe, he mounts upon an eminence, from whence he may be seen by all the people. He has no longer any thing sierce or savage in his look: notwithstanding the dreadful condition to which his sufferings had reduc'd him, his countenance has a serene & majestick air. He turns towards the East, takes off his Diadem, prostrates himself with his sace to the earth, & pronounces three times the tremendous name of TEHOVAH.

After having ador'd the ETERNAL for some time in a prosound silence, he rises, & says: People of all nations assembled together, it was here that you formerly beheld the extravagant marks of my impious & abominable pride. It was here, that I usurp'd the rights of the Divinity, & would force you to worship the work of mens hands.

Pour punir cet excès d'irréligion, le Très-Haut m'a condamné à brouter l'berbe avec les animaux pendant sept années entieres. Les temps sont accomplis. J'ai levé mes yeux vers le Ciel, j'ai reconnu la puissance du Dieu d'Israël. Le bon sens, & l'esprit me sont rendus. Vôtre Dieu (continua-t-il en se tournant vers Daniel) est v ritablement le Dieu des Dieux. & le Seigneur des Rois. Tous les habitans de l'Univers sont devant lui comme un néant. Il fait tout ce qu'il lui plaît dans le Ciel & sur la Terre. Sa sagesse egale sa puissance, & toutes ses voyes sont pleines de justice. Il humilie les superbes quand il veut, & relève ceux qu'il avoit humiliés. Apprenez, Princes; apprenez, Peuples, apprenez tous à rendre hommage à sa grandeur & à sa gloire!

A ces mots l'assemblée poussa des cris de joye, & remplit l'air d'acclamations en l'honneur du Dieu d'Israël. Nabuchodonosor sut reconduit avec pompe à sa Capitale, & reprit le gouvernement de son Royaume. Il éleva Daniel aux plus grandes dignités, & les Juiss surent bonorés des premieres charges dans toutes les Provinces

de son Empire.

Peu de jours après Amytis présenta Cyrus à Nabuchodonosor. Le Roy des Affyriens reçut le jeune Prince

f

168

evec tendre [fe, & l'écouta favorablement.

Cependant les Grands de Babylone qui entroient dans le Conseil du Roy, représentèrent vivement, qu'il seroit dangereux d'irriter la Cour d'Echatane dans un tems où les forces de l'Etat avoient été très diminuées par les troubles survenus pendant la maladie du Roy; que la bonne politique demandoit qu'on somentât les discordes des Mèdes & des Perses, afin que ces deux ennemis pussent s'affoiblir mutuellement; & qu'enfin le Roy pourroit prositer de leur division pour etendre ses conquêtes.

Nabuchodonosor revenu de ces fausses maximes par les malbeurs qu'il avoit éprouvés, ne se livra point aux projets ambitieux de ses Ministres. Cyrus profita de ces dispositions pour faire connoître au Roy

179-

p:

res

ES

re eft

les

ui

ns

c,

ıu-

ux

reà

m. ël.

ie,

V3

tire

ces

111-

Ke.

ms

oit

ms es

la

les

nis

ey

111-

07

nt

fi-

OY

es

The Most High, to punish this excess of irreligion. condemned me to eat grafs with the beafts for feven whole years. The times are accomplif h'd. I have lifted in my eyes to Heaven, & acknowledg'd his power. My reason & my understanding are restored. Your God, (continued be, turning towards Daniel,) is in truth the God of Gods, & King of Kings. all the inhabitans of the Earth are, before him, as nothing, & he does according to his will both Illeaven & in Earth. His wisdom is equal to his power, & all his ways are full of justice. Those that walk in pride he is able to abase, & he raises again those whom he had humbled. O Princes & People, learn to render homage to his Greatness!

At these words the affembly fent up shouts of joy, & fill'd the air with acclamations, in honour of the God of Ifraël. Nabuchodonofor was conducted back with pomp to his Capital, & refum'd the government of his Kingdom. Soon after, he rais'd Daniel to the highest dignities, & the Jews were honour'd with the first posts troughout his vast Empire.

Some days after, Amytis prefented Cyrus to Nabuchodonofor, who receiv'd the yough Prince in a most friendly manner, and gave him a favourable hearing.

However, the Nobles of Babylon, who fat in the King's council, represented to him in very strong terms, that it might be dangerous to provoke the Median court, at the present juncture, when the forces of the Kingdom were much leffen'd, & its treasure exhausted by the late troubles during the King's illness; and that it would be better policy to foment the divisions between the Medes & Perfans, in order to make them mutually weaken each other's strength, & fo give the King of Babylon 2 fair occasion of extending his conquests.

But Nabuchodonofor, who by the misfortunes he had fuffer'd, was cur'd of all fuch falle maxims, did not hearken to the ambitious projects of his ministers. And Cyrus observing his good dispothions, took that opportunity to lay before him

by se. Il sit sentir à Nabuchodonosor que les Mèdes étoient les seuls rivaux de sa puissance en Orient; qu'il étoit de son intérêt de ne pas laisser accabler les Perses; mais plut êt de s'en faire des amis qui serviroient de barrière à son Empire contre les entreprises de Cyaxare; & qu'enfin la Perside, par sa situation, étoit un pays très-propre à faire passer les Babyloniens dans la Medie, en cas que ce Prince ambitieux voulût les attaquer.

th

TH

10

J.

0

5

C

bi

fu

th

fu

th

E

å

0

0

m

0

3

Le Prince de Perse parla dans les Assemblées publiques Es particulieres avec tant d'éloquence Es de force, il montra pendant le cours de cette négociation qui dura plusieurs mois, tant de candeur Es de bonne soi; il ménagea les Grands avec tant de délicatesse Es de prudence, qu'il gagna tous les esprits. L'alliance sut jurée d'une manière solemnelle, Es Nabuchodonosor y demeura sidèle tout le reste de sa vie.

Cyrus impatient de voir les Livres sacrés des Jusses qui contenoient des Oracles sur sa grandeur suture, entretenoit tous les jours Daniel. Le Prophète de son coté ne cherchoit qu'à instruire le jeune Prince de la Religion des Hebreux. Daniel ouvrit ensin les Livres d'issie qui avoit annoncé Cyrus par son propre nom, cent-cinquante ans avant sa naissance, comme un Prince que Dieu destinoit à être le Conquerant de l'Asie, & le Libérateur de son Peuple.

Cyrus fut saise d'étonnement & de respect, en voyant une prédiction si claire & si circonstanciée; chose inconnue chez les autres Peuples, où les Oracles sont tou-

jours obscurs & equivoques.

Eleazar, dit-il au Prophête, m'a déja montré que les grands principes de vôtre Théologie sur les trois états du monde, s'accordent avec ceux des autres Nations. Il m'a donné l'idée d'un Dieu Créateur que je n'ai trouvee chez les autres Philosophes. Il a levé toutes

the advantages he might find by an alliance with Cambyses. He represented to him, that the Medes were the only rivals of his power in the East; that it could not be for the interest of the King of Babyson, to let them grow more considerable, by subjecting & oppressing the Persians; but that he should rather make the latter his friends, who might serve as a barrier to his Empire against the enterprizes of the Median Prince; and in fine, that Persia lay very convenient for the Babysonian Troops to march through it into Media, in case Cyaxares should resolve upon a rapture.

The Prince of Persia spoke both in publick & prince assemblies, with so much eloquence & strength of reason; he shew'd during the course of his negotiation, which lasted some months, so much candor and truth; he manag'd the nobles with so much prudence and dexterity, that in the end he brought them all over. An alliance was sworn in a solemn manner: & Nabuchodonosor continued faith-

ful to it the rest of his life.

H-

ns

de

uis

re

71-

re

ue

les

11

ra

e.

71.

ée

11-

fg

71-

te i-

ie

11.

110

1-

nt

110

1.

18

15

1-

u

2

Cyrus being impatient to see the facred books of the Jews, which contain'd predictions relating to his suture greatness: convers'd every day with Daniel; at the Prophet endeavoured to instruct the young Prince in the Jewish religion. He at length open'd the books of Isaiah, which mention'd Cyrus by name. a hundred & sifty years before his birth, as a Prince whom God had destin'd to be the Conqueror of Asia, & deliverer of his People.

Cyrus was feiz'd with attonif hment, to fee fo clear & circumstantial a prediction; a thing unknown in other nations, where the Oracles were always

obscure & doubtful.

Eleazar, faid be to the Prophet, has already shewn me, that the great principles of your Religion concerning the three states of the World, agree with those of other nations. He has given me the idea of a God Creator, which I have not found among the other philosophers. He has answer'd

soutes mes difficultés sur l'origine du mal, par la nature libre des esprits. Il ferme la bouche à l'impiété par ses raisonnemens sublimes sur la prééxistence des ames, sur leur chûte volontaire, & sur leur réparation sinale. Mais il ne m'a point parlé de l'établissement surnaturel de vôtre Religion. Je vous conjure par le Dieu que vous adorez, de rependre à mes questions. Vôtre tradition a t-elle la même source que celle des autres Peuples? Vous a-t-elle été transmise par un canal plus sûr? Vêtre Législateur étoit-il un simple Phi-

lofophe, ou un Homme Divin?

Je sçai, repondit Daniel, tous les efforts qu'ont fait nos Docteurs pour accommoder la Religion au goût des Sages de la terre. Mais ils s'egarent, & fe perdent dans une foule d'opinions incertaines. L'origine & la dure att mal fous l'empire d'un Createur bon , sage & puisfant, est un enigme qui a toujours exerce l'esprit des Scavants. C'est en vain qu'on s'efforce à en donner l'explication. Les Philosophes Chaldens, Egyptiens, Grecs , comme auffi nos Hebreux , se sont embrouilles & confondus par la multiplicité de leurs raisonnemens sur cette matière. Il y a toujours quelque endroit par ou la vérité leur échappe. Qui peut comprendre les deffeins de Dieu , ou penetrer dans fes desfeins secrets? Nos penfées sont foibles, & nos conjectures trompeuses; le corps appefantit l'ame , & cette demeure terreft: abbat l'esprit qui veut s'élever trop haut.

Le désir de tout pénétrer, de tout expliquer, & de tout ajuster à nos idées imparfaites, est la plus dangereuse maladie de l'esprit bumain. Le plus sublime effort de nôtre foible raison, est de se taire devant la Raison souveraine. Laissons à Dieu le soin de justisser un jour les voves incomprébensibles de sa Providence. Notre orgueil & nôtre impatience font que nous ne voulons par attendre ce dénouement; nous voulons devancer la lumière, & nous la perdons de vie.

ir

ha

Th

VO

di

L'

H

K

th

fe

&

1

#

le

it

0

b

II

ti

T

0

a

I

å

all my difficulties about the origin of evil, by the free nature of spirits. He consounds impiety by his sublime ideas concerning the pre-existence of souls, their voluntary fall, & their total restoration. But he has said nothing to me of the supernatural establishment of your Law. I conjure you, by the God whom you adore, to answer my questions. Has your Tradition the same source with that of other nations? Has it been transmitted to you by a purer channel? Was your Lawgiver a mere philosopher, or a Divine

terion ?

in

Jes

17.5

ale.

tre

que

113-

res

nal hi-

fait

de:

ure:

uil-

des

ex-

ns,

3

fur où

def-

ets?

les;

fr:

ege-

i/on

10117

07-

pas lu-

0.

I know, answer'd Daniel, all the endeavours which our Doctors use, to sute Religion to the taste of the Philosophers. But they go altray, & lose themfelves in a maze of uncertain opinions. The origin & continuance of evil, under the government of a good, wife, & powerful Creator, is an anigma which has always exercis'd the speculations of the learned. It is vain & fruitlefs to attempt to explain it. The Chaldean; the Egyptian, the Greek, & even our Hebrew philosophers, are puzzled & confounded by the multiplicity of their own reasonings upon this They waste themselves in toiling about matter. those intricate questions, without being able to unravel them. Who can know the defigns of God, or penetrate into his fecret purpofes? Our thoughts are weak, and our conjectures vain; The body weighs down the foul, & will not fuffer it to reach those heights to which it fondly aspires.

The curiofity of prying into every thing, explaining every thing, and adjusting it to our weak ideas, is the most dangerous disease of the human mind. The most sublime act of our feeble reason, is to be filent before the Sovereign Reason; to submit, & to leave to God the care of justifying, one day, the incomprehensible ways of his providence. Our pride & impatience will not suffer us to wait for this unravelling; we would go before the light,

by fo doing we lofe the use of it.

For-

Oubliez donc toutes les spéculations subtiles des Philosophes. Je veux vous parler un langage plus simple & plus certain. Je ne vous prososerai que des faits palpables, dont les yeux, les oreilles, & tous les jens de

13

0

hi

in

û

10

W

tra

170

its

fer

rai

de

gre

the

are

of

W3

m

à

ios

Mi

ih

110

COL

Wi

lia

me

l'bomme font juges.

Vous avez appris par la doctrine universelle de toutes les Nations, que la nature bumaine est declué de la pureté de son origine. En cessant d'être juste, elle cessa d'être immortelle. Les souffrances succédérent au crime, Es les bommes furent condamnes à un état malbeureux, pour les faire soupirer sans cesse après une meilleure vie.

Pensant les premiers tems qui ont suivi cette châte, la Religion n'étoit point écrite; sa morale se trouvoit dans la raisonmême, & la tradition des Anciens transmettoit à la postérité la connoissance des Mystères. Il étoit alors aisé de conserver cette tradition dans sa pureté, parceque les mortels vivolent plusieurs siècles.

Les connoissances sublimes de ces premiers bomme n'ayant servi qu'à les rendre paus criminels, toute la race bumaine sut détruite, bors la seule famille de Noë, asin d'arrêter le cours de l'impiéte. Es la multiplication des vices. Les Cataractes du Ciet s'ouvrirent, les eaux sortirent des abymec, Es produisirent un déluge universel, dont il reste encore que que vestiges dans la tradition de presque toutes les Nations. La première constitution de l'Univers, changee d'abord par la chûte de l'bomme, sut affoiblie de nouveau par cette inondation. Les sucs de la terre furent altères, les berbes Es les fruits n'eurent plus leur première force. L'air charge d'une bumidité excessive, fortista les principes de la corruption, Es la vie des bommes sut abrégée.

Les Descendans de Noë s'étant répandus par toutes les régions de la terre, oublièrent bientôt cet effet terrible de la colère de Dieu, & se livrèrent à toute sont de crimes.

Ce fut alors que l'Eternel voulut se choifir un Peuple, pour être le dépositaire de la Religion, de la morale, 6 de toutes les vérités divines, afin d'empleyer qu'elles

Forget therefore all the fubtile speculations of the doctors. I shall speak to you a more sure & simple language. I shall propose nothing to you but palpable facts, of which the eyes, ears, and all the

jenses of men are judges.

You have already learn'd by the universal doctrine of all nations, that man is fallen from the purity of his original. In ceasing to be just, he ceas'd to be immortal. Sufferings follow'd close upon crimes, & men were condemn'd to a state of pain & misery, to make them long perpetually for a better life.

For some ages after the fall, Religion was not written: the moral part of it was found in reason it self, & the mysteries of it were transmitted by tradition from the ancients. As men liv'd then several ages, it was easy to preserve that tradition in

its purity.

bi-

8

pa-

de

ites

14

ella

me,

ux,

vie.

ite.

101

3715-

11

pu.

rames

e la

oë.

ica-

ies

1128

Sis

con-

e de

1011.

uits

bu-

on,

utes

ter-

erts

iple,

ale,

elles

195

But the fublime knowledge of the first men having serv'd only to make them more criminal, the whole more of mankind, except the samily of Noah, was destroy'd, in order to stop the course of impiete, & the multiplying of vices. The fountains of the great abys were broke open, & the waters cover'd the earth with an universal deluge, of which there are yet some traces in all nations. The consistution of the world which had been chang'd by the fall, was impair'd a new. The juices of the earth were impoverish'd & spoilt by this inundation, the herbs & struits had no longer the same virtue. The air, loaded with an excessive moissure, strengthned the principles of corruption, and the life of man was shortned.

The descendants of Noah, who spread themselves over the face of the whole earth, quickly forgot this terrible effect of the Divine indigration; they corrupted their ways, & gave themselves up to all

wickednefs.

lt was then that the ETERNAL chose a peculiar People to be the dipositary of Religion, morality, & all divine truths, that they might not

ne fussent dégradées & perdues par l'imagination, le passions, & les vains raisonnemens des hommes.

Abraham mérita par sa foi & par son obéissance, l'être le Chef & le Pere de ce peuple heureux. Dien lui promit que sa postérité seroit multipliée comme les étoiles du Ciel, qu'elle posséderoit un jour la terre de Canaan, & que le Desiré des Nations en naîtroit dans la plénitude des temps.

La famille naissante de ce Patriarche, foible dans ses commencemens, descend en Egypte, s'y accroit, excete la jalousie des Egyptiens & devient esclave. Epure pendant quatre siècles par teutes sortes de malleurs, Dieu suscite ensin Moyse pour la délivrer.

Le Très-Haut, après avoir éclaire nôtre Libérateur par les lumières les plus pures, lui prête sa Toute-Puissance pour prouver sa mission divine par les merveilles les plus éclatantes; la Nature entière est changee & de rangée à tout moment.

Le superbe Roy d'Egypte resuse d'obeïr aux ordres du Tout-Puissant. Moyie remplit sa Cour de signes estrayant de la vengeance céleste. Il leve sa main, & tout le Royaume est témoin de sa redoutable puissance. Les rivieres se changent en sleuves de sang: une soule d'insette venimeux porte les maladies & la mort sur les plantes, les animaux, & les hommes; le tonnerre mêté d'une pluye de gréle répand partout la désolation & la mort; une obscurité prosonde qui succède aux éclairs, essace pendout trois jours entiers les lumières du Ciel; un Ange Exterminateur détruit dans un seule nuit tous les premiers nés de l'Egypte.

Le Peuple de Dieu sort enfin de son éxil. Pharaonle poursuit avec une armée formidable. Une colomne deser nous éclaire pendant la nuit, & un nuage épais couvre nôtre marche pendant le jour. Moyse parle, la traverse se sépare en deux, nos Peres la traverse

not be debas'd, & entirely obscur'd, by the imagination, passions, & vain reasonings of men.

10

ce,

ile:

an,

eni-

s jes

Lite

Tares.

215,

teur

ui.

illes

4

s du yans

11 12

ivi.

ettes

ntes, l'une

une

dant

Ex-

nier:

onle

e feu

COU-

, 14

rjena

Abraham, by his faith & obedience, was found worthy to be the head & the father of this happy People. The Most High promifed him, that his posterity should be multiplied as the stars of Heaven; That they should one day possess the land of Canaan; and that of his seed should come the Messiah, in the sulness of time.

The rifing family of this Patriarch, feeble in its beginnings, go down to Egypt, where they become very numerous, awaken the jealoufy of the Egyptians, & are reduced to a flate of flavery. But having been tried and purified by all forts of afflictions, for the space of 400 years, God raises up Miles to deliver them.

THE MOST HIGH, having first inspired our Deliverer with the greatest wisdom, lends him his amighty power to prove his divine mission by the most signal wenders. These wonders are nothing less than a frequent and instantaneous changing of the order & course of nature.

The haughty King of Egypt refuses to obey the orders of the Almighty. Moses terrifies his court with repeated figns of the vengeance of heaven. He stretches out his arm, & the whole Kingdom stells its dreadful power. Rivers are turn'd into blood; swarms of venomous insects spread every where diseases & death; prodigious lightnings, with storms of hail, destroy men, beasts & plants; a thick darkness hides for three days all the luminaries of Heaven: & an exterminating Angel destroys in one night alle the first born of Egypt.

At length the People of God leave the land of their captivity. Pharaob purfues them with a formidable army. A pillar of fire is our guide by night, & a thick cloud by day conceal our march from the purfuers. Moses speaks, the sea divides, the Israëlites go through it well. II.

#### 146 LES VOYAGES DE CYRUS.

à pied ses; soudain les vagues impétueuses se réunissent avec sureur peur abimer la Nation insidèle.

Les Israelites errent pendant quarante ans dans le désert, où ils épreuvent la faim, la soif, & l'intempérie des saisons. Ils murmurent contre Dieu. Moyse parle de nouveau: une nourriture miraculeuse descend du Ciel; des rochers arides deviennent des fontaines d'eau vive; la terre s'entrouvre, & engloutit ceux qui refusent de croire sans voir l'accomplissement des promesses.

C'est dans ce désert affreux que Dieu parle au cœur bumain, qu'il publie lui-même sa Loi sainte, & qu'il diste tous les rites & les statuts de nôtre Religion. I appelle nôtre Conducteur sur le sommet du Mont Sinaï; la montagne s'ebranle; l'Eternel fait entendre sa voix ou milieu des tonnerres & des éclairs, il deploye son pouvoir redoutable pour frapper des esprits moins sensibles a l'amour qu'à la crainte.

Cependant la bonté de Dieu n'éclate pas avec moins de majesté que sa puissance Celui que les Cieux & la Terre ne peuvent contenir, veut babiter d'une maniere sensible parmi les enfans d'Israël, & diriger lui-même tous leurs pas. Un Temple mobile s'éleve par son ordre: l'Arche d'Alliance est construite: l'Autel est sanctisée par la présence de la gloire du Très-Haut. Les rayons d'une lumière céleste environnent le Tabernacle, & du milieu des Clérubins le Seigneur gouverne son Peuple, lui fait connoître à tous momens ses volontés.

Moyle écrit par l'ordre de Dieu même nêtre Loi, & nêtre bissoire, preuves éternelles de la bonté jouveraine & de nêtre ingratitude. Il met ce Livre peu avant sa mort entre les mains de tout le peuple. Il falloit le consulter à chaque instant pour connêtre non seulement la Religion, mais aussi les Loix Politiques. Chaque Hebreu est obligé de le livre une sois par an, & de le transcrire au moins

21 :6

103

the

10

П

is

1

# THE TRAVELS OF CYRUS. 147

en dry ground, & are no fooner pase'd than the sea returns to its strength, & its impetuous waves

ivallow up the infidel nation.

le

e

, ,, ,

Our fathers wander 40 years in the defert, where they fuffer hunger, thirst, & the inclemency of the seasons. They murmur against God. Moses speaks again: a miraculous food descends from Heaven; dry rocks become sountains of fresh water; the earth opens & swallows up those, who resuse to believe the promises; unless they see their accomplishment.

It is in folitude that God speaks to the heart of man; and it was in this desert, that he himself published his holy Law, & dictated all the rites, statutes, & sacrifices of our Religion. He calls up our Conductor to the top of mount Sinai; the mountain trembles, & the voice of the ETERNAL is heard in thunders & lightnings, He displays his dreadful power to make an impression upon hearts, more disposed to be affected by fear than love.

But GOD appears no less in the wonders of his goodness than in those of his power. The High & Losty one, who inhabits Eternity; & whom the Heaven of Heavens cannot contain, condescends to dwell in a visible manner amongst the children of Ijrael, & to direct them in all their ways. A moveable Sanctuary is form'd & erected by his order; the Ark of the Covenant is made & placed in it, & the Altar is sanctified by the presence of the glory of The Most High. The rays of a Heavenly light encompass the Tabernacle; God sits between the Cherubim, & from thence declares his will.

After this, our great Lawgiver, by the command of God himself, commits to writing our Law and our History, the everlasting proofs of his supreme goodness, & of our ingratitude. Moses, before his death, puts this Book into the hands of all the people. It was necessary at every instant to consult it, in order to know, not only the religious, but civil Laws. Each Hebrew is obliged to read it over once a year, & to transcribe the whole, at least G 2

#### 143 LES VOYAGES DE CYRUS.

une fois pendant sa vie. On ne pouvoit altérer, ni cersimpre ces Annales sacrées, sans que l'imposture suit decouverte & punie comme un crime de leze-majesté divine, & comme un attentat contre l'autorité civile.

Moyle meurt; nos Peres fortent du défert. La Natuve oblit à la voix de Josué nôtre nouveau Conducteur: les fleuves remontent vers leur jource, le Soleil suspend fon cours, les murs des plus fortes Villes s'écroulent à l'approche de l'Arche, les Idoles se brisent à son aspett, les Nations les plus belliqueuses sont dispersées devant les Armées triomphantes des Hebreux, qui se rendent en-

fin maitres de la Terre promife.

A peine ce Peuple ingrat & léger est-ilétabli dans ce pays de délices, qu'il s'ennuye de vivre sous les Loix de Dieu, & veut être gouverné comme les autres Nations. L'Eternel lui accorde un Roy dans sa colère. Le premier de nos Monarques est rejetté pour sa désobéissance. David règne selon le caur de Dieu, il étend ses conquetes, & le trône est affermi dans sa Maijon; mais il v'est permis qu'à Salomon son sis, le plus sage & le pus facissance de nos Princes, d'élever un Temple superie à sérusalem. Le Dieu de Paix sixe son séjour sur in montagne de Sion: Le miracle de l'Arche se perpénne, la Majesté divine remplit le lieu saint; & du sinctuaire redoutable on entend tous les jours des Oracles qui répondent à la voix du Pontise.

Pour rappeller à tout moment la mémoire de tant de prodiges, & pour en démontrer la vérité à tous les fiecles futurs, Moyfe, Josué, nos Juges & nos Monarques trabliffent des Fêtes solemnelles. & des Cérémonies augustes. Une Nation entiere concourt bautement, univerfellement, successivement, à rendre témoignage à ces miracles par des monumens continuels de génération en génération. Tandis que les straëlites demeurent fidèles, le Dieu des Armées les protège & les rend invincibles felon ses promesses; mais aussité qu'ils se laissent corrompre, il les livre en prove à leurs ennemis. Il les châtie cependant en Pere, sans les abandonnes entierement. Dans chaque Siècle il suscite

455

once in his life. It was impossible to alter or corrupt these facred Annals, without the impossure's being discovered & punish'd as high treason against God

and an attempt against the civil authority.

Mofes dies: our fathers leave the defert. Nature is obedient to the voice of Joshua, our new Conductor; Rivers run back to their fountain head; the Sun suspends its course; the walls of a strong city sall down at the approach of the Ark: & the most courageous & warlike nations sly before the triumphant armies of Israel, who at length take

poffession of the promis'd Land.

C67 .

di-

.

atu-

ur:

end

ta

a,

27.6

M-

100

de

is.

2.

2.

12-

i!

le

7

Scarce is this ungrateful and inconstant People settled in that land of delights, but they grow weary of being under the immediate government of JETHOVA, & are desirous of having a King to go before them, like the nations about them. God gives them a King in his anger & the Hebrew Government becomes Monarchical. The wisest and most pacifiek of our princes erects a magnificent Temple at Feruzalem. The God of peace fixes his habitation upon mount Sion. The miracle of the Ark is perpetuated; the glory of the Divine Majesty fills the Sanctuary, & Oracles are heard from the most holy place, as often as the High Priest goes thither to enquire of the Lord.

In order to perpetuate the memory of so many miracles, & to demonstrate the truth of them to all suture ages, Moses, fosbua, our fudges & our Kings establish solemn seitivals and august Ceremonies. A whole nation concurs loudy, & successively to give testimony to them by the most publick and

lasting monument.

While the Israclites persevere in their obedience. The Lord of Hosts is their Protector, and renders them invincible as he had promised; but as soon as they depart from the Law of their God, he gives them up a prey to their enemies. Nevertheless he chastises them like a father, & does not utterly forsake them. In every age he raises up

#### 150 LES VOYAGES DE CYRUS.

des Prophètes qui nous menacent, nous leiairent, & nous corrigent. Ces Sages séparés de tous les phissirs terrestres, s'unissent à la vérité suprême. Les yeux de l'ame, fermés depuis l'origine du mal, s'ouvrent dans ces Hommes dévins, pour pénétrer dans les confeils de la Providence,

& pour en connoître les fecrets.

Les Jugemens de Dien éclatent plusieurs fois sur les Hébreux indociles, & plusieurs fois la Nationchoisseramenée par les Prophètes, reconnoît le Dieu de ses Peres. Elle cède ensin au malheureux penchant qu'ont tous les mortels de corporaliser la Divinité. & de se former un Dieu semblable à leurs passions. Le Très-Haut sidèle dans ses menaces comme dans ses promesses, nous a soumis depuis plusieurs années au joug de Nabuchodonosor. Jérusalem a été désolée, & le saint Temple démoli. Nous errons vagalonds, captifs & éplorés sur les rives de l'Euphrate, dans un silence morne, quand nous pensons à Sion.

Dieu s'étant servi de ce Conquérant pour accomplir ses desseins éternels, l'a bumilié & terrassé dans sa colere. Vous avez vû sa punition & sa délivrance. Cependant la mesure de la justice divine n'est pas encore remplie sur la race d'Abrabam. C'est vous, 6 Cyrus, qui êtes destiné par le Tout Puissant pour être son Libérateur. Jerusalem se repeuplera, la Maison du Seigneur sera rebâtie; & la gloire de ce nouveau Temple, qui doit être bonoré un jour de la présence du Messie, surpassera de beaucoup la magnificence du premier.

Quel est donc, dit alors Cyrus, [étonné de ce récit en pouvant encore comprendre la grandeur el la dignité de la Loi des Hébreux] le dessein de cette Loi, dictée par DIEU même avec tant de pompe, conservée par vos Peres avec tant de soins en renouvelles par vos Prophètes au milieu às

121.5

Ĭ

#### THE TRAVELS OF CYRUS. 151

Prophets, who threaten, instruct, & reformus. These feesages being separated from all terrestrial pleasures, unite themselves to the sovereign Truth. The eves of the soul which have been that since the origin of evil, are open'd in these Divinemen to look into the countels of Providence, & to know all its secrets.

1:0:1:

res.

fer-

ilie;

ice .

les

172-

res.

les

un

èle

04.

or.

li.

es

us .

The heavy judgments of God fall often upon the flubborn & untractable Helrews, and as often this chosen People is brought back by the Prophets to own & adore the God of their fathers. At length they are wholly carried away by that wretched inclination in all mortals to Corporalize the Deity, & to form to themselves a God with passions like their own. The God of Abraham, faithful in his threatnings as in his promises, has humbled us for many years under the yoke of Nabuchodonsfor. Ferusalem is become desolate, & the holy Temple a heap of stones. Vagabonds and captives in a strange land, we wander upon the banks of the Euphrates, and silently mourn, when we remember Sian.

But God having first rais'd up that proud Conqueror to accomplish his eternal purposes, then abased him in his anger. You have been witness both of his punishment & of his deliverance, Nevertheless the measure of the Divine judgments upon the race of Abraham is not yet fill'd up: It is you, O Cyrus, who are ordain'd by The Most High to be their Deliverer. Ferujalan will be repeopled, the house of the Lord rebuilt; and the glory of the latter Temple, which will one day be honoured with the presence of the Messiah, shall be greater

than the glory of the former.

The Prince of Persia was astonished at this account, but did not yet comprehend the grandeur & dignity of the Hebrew Law; & therefore said to Daniel, But what is the design of this Law, distated by God himself with so much pomp, preserved by your fore-sathers with so much care, reaew'd & consisted by your Prophets with so many

#### 152 LES VOYAGES DE CYRUS.

tant de prodiges? En quoi différe t-elle de la Religios

des autres Peuples?

Le dessein de la Lei & des Prophètes, reprit Daniel, de nos cérémonies, de noire cuite, de nos facrifices, est de montrer que tout s'ies creatures étoient pures des leur origine, n'ayant rien de contagieux ou de mortel en elles; que tous les bommes naissent à présent malades, corrompus, ignorans jusqu'à ne pas connoître leur maladie; & enfin que la nature bumaine ne peut être rétablie dans sa persettion que par l'avénement du Messie.

Ces treis idées dont les traces se remarquent dans teutes les Religions, ont été transmises de siècle en siècle depuis le déluge jusqu'à neus. Noë les enseigna à ses ensans, dont la postérité les répandit par toute la terre. Mais en passant de bouche en bouche elles ont été altérées & obscurcies par l'imagination des Poëtes, par la superstition des Prêtres, & par le génie différent de chaque Peuple. On en voit des vestiges plus marqués parmi les Orientaux & les Egyptiens, parcequ'Abraham a été célèbre dans l'Asie, & que le Peuple de Dieu a été longtemps captif sur les bords du Nil. Mais ces vérités antiques n'ont été conservées pures & sans mélange que dans les Oracles ecrits par nôtre Législateur, par nos Historiens & par nos Prophètes.

Ce n'est pas tout. Il y a un mystère propre à nôtre Religion seule, dont je ne vous parlerois point, 6 Cyrus, si vous n'étiez l'Oint du Très-Haut, & son serviteur choisi pour la délivrance de son Peuple.

Les Prophéties annoncent deux avénemens du Messic: Pun dans la souffrance, l'autre dans la gloire. Le GRAND EMMANUEL parostra sur la terre dans un état d'abaissement, plusieurs siècles avant que de parostre sur les nuës dans l'éclat de son triomphe. Il expiera le crime par le sacrifice de lui même, avant que de retablir l'Univers dans sa première splendeur.

Dieu

# THE TRAVELS OF CYRUS. 153

many miracles? In what does it differ from the Re'

ligion of other nations?

02

I.

118

n

,

e.

The defign of the Law & the Prophets, reply'd Daniel, of the ceremonies, facrifices, & all the parts of our worthip, is to thew, that all creatures were pure in their original, & had nothing contagious or mortal in them; That all men are at prefent born fick, corrupt, & ignorant, even to the degree of not knowing their difease; & that human nature cannot be restor'd to its persection but by

the coming of a Meffiab.

These three Principles, the traces of which are to be observ'd in all Religions, have been transmitted from age to age, from the Deluge to our time. Noab taught them to his Children, whose posterity fpread them afterwards over all the earth. But in paffing from mouth to mouth, they have been alter'd & obscur'd, by the imagination of the poets, the superstition of the Priests, & the different genius of each nation. We find more remarkable footsteps of them among the eastern Nations & the Egyptians. than any where elfe ; because Abrabam , our first Patriarch, was famous in Afia; & because the People of God were a long time in captivity, on the banks of the Nile. But these ancient truths have been no where preferv'd in their perfect purity, except in the Oracles written by our Law-giver, our Historians, & our Prophets.

But this is not all of. There is a mystery peculiar to our Religion, which I would not speak to you of, O Cyrus, if you were not the Anointed of THE MOST HIGH, & his servant, chosen for the

deliverance of his people.

The Prophecies mention two comings of the Messiah: One in suffering; the other in glory. The desire of all Nations will, many ages before his triumphant appearance in the clouds, live here upon earth in a state of humiliation. He will expiate sin by the sacrifice of himself, before he restores the Universe to its primitive splendor.

G 5

#### 154 LES VOYAGES DE CYRUS.

Dieu n'a pas besoin d'une victime sanglunte sour appaiser sa colère: mais il blesseroit sa justice, s'il pardonnoit au criminel sans montrer son berreur pour le crime. C'est pour concitier la justice divine avec sa clémence, que le Messie vienira. L'uo mm e. Dieu descendra sur la terre pour faire voir par ses sousfrances l'opposition infinie de l'Eternel au renversement de l'ordre.

Je vois de loin ce jour qui fera la joye des Anges, & la consolation des Justes. Toutes les Puissances Célestes seront présentes à ce Mystère. E en adoreront la prosondeur. Les Mortels n'en verront que l'ecorce & le debors, les souffrances d'un bomme triste & accablé d'afflictions: mais nous serons guéris par ses blessures.

Les Hébreux qui n'attendent qu'un Messie triomphant, ne comprendront point ce premier avénement. Les faux Sages de toutes les Nations qui ne jugent que par les epparences, blasphémeront contre ce qu'ils ignorent. Les Justes même ne verront pendant cette vie que comme dans un énigme, la beauté, l'étendue & la nécessité de ce grand sacrisice.

Enfin le Messie viendra dans sa gloire pour renouveller la face de l'Univers. Alors tous les Esprits du Ciel, de la Terre & des Enfers, fléchiront le genou devant lui. Alors les Prophéties s'accompliront dans toute leur plé-

mitude.

Le Prince de Perse ébransé par la force du discours de Daniel, balançoit en lui-même. Il sentoit que toutes les lumieres de Zoroastre, d'Hermes, d'Orphée, de Pythagore, n'étoient que des traces imparfaites, & des rayons échappés de la tradition des Hébreux. Il n'avoit rencontré dans la Perse, dans l'Egypte, dans la Grècee, & chez les autres Peuples, que des opinions obscures, incertaines & vagues; il trouvoit chez les Juiss des Livres, des Prophéties, des Prodiges dont on ne pouvoit contester l'autorité. Cependant il ne voyoit la vérité qu'à travers un nuage: son esprit éteit éclairé, mais son cœur n'étoit pas encare touché; il

#### THE TRAVELS OF CYRUS. 155

God has no need of a bloody victim to appeare his wrath; But he would offend his justice, if he pardon'd the criminal without shewing his abhorrence of the crime. It is to reconcile the divine justice & mercy, that the Messiah will come. The great EMANUEL, God-Man, will descend upon earth, to shew by his sufferings the infinite aversion of THE MOST HIGH, to the violation of order.

I fee from far that day which will be the confolation of the Just, and the joy of Angels. All the heavenly Powers, all the Spirits who inhabit immensity, will be present at this Mystery, & adore its depth. Mortals will see nothing but the shell & the outside, the sufferings of a Man of forrows, & acquainted with grief: But we shall be healed by his wounds.

Those fews who expect only a triumphant Meffiab, will not comprehend this first advent. The pretenders to wisdom in all nations, who judge-only by appearances, will blaspheme against what they understand not. Nay, the most just among men will, in this life, see only as in a mist, the beauty, extent, of necessity, of that great sacrifice.

At length the Messiab will come in his glory, to renew the face of the earth, & restore the Universe to its primitive brightness Then all spirits, in Heaven, on Earth, and in Hell below, will bow the knee before him: And the Prophecies will be accom-

plish'd in their full extent.

The Prince of Persia was struck by this discourse, & wavered in his thoughts. He perceived that all the discoveries made by Zoroaster, Hermes, Orpheus; & Pythagoras, were but impersect traces and detached rays of the tradition of the Hebrews. In Persia, Egypt, Greece, & in all other nations, he had found only obscure, uncertain, and loose opinions: But with the Jews he found Books, Prophecies, & Miracles, the authority of which was incontestable. Nevertheless, he saw the truth only as through a cloud; his heart was not yet touch'd;

#### 156 LES VOYAGES DE CYRUS.

it attendoit l'accomplissement des predittions d'ifaie. Daniel connut les différens mouvemens qui l'agitoient . & lui dit :

O Cyrus! la Religion n'est pas un système d'opinions philosophiques, ni une Histoire merveilleuje d'évenemen: jurnaturels; mais une science de sentiment que Dien ne revèle qu'aux ames pures , à celles qui cherchent la verite non pour la poffeder , mais pour être poffedees d'elle. Il faut qu'une puiffance supérieure à l' bomme descende en vous, s'en empare, & vous enleve à vous même. Alors vous jenbirez par le cœur ce que vous ne faites qu'entrevoir à present par les foibles lumieres de l'esprit. Ce temps n'est pas encore venu , mais il viendra un jour (a). En attendant ce moment beureux, qu'il vous suffise de scavoir que le Dieu d'ifraël vous aime , qu'il marchera devant vous , & qu'il accomplira par vous toutes ses volontes. Hatezvous de justifier ses Oracles , & retournez promptement en Perfe où vôtre préjence est nécessaire.

Le jeune Héros quitta bientôt Babylone. L'année suivante Nabuchodonofor mourut, & fes Succeffeurs violerent l'alliance jurée entre les Affyriens & les Perfes.

Cyrus employa vingt années entieres à faire la guerre oux Affyriens , & à leurs Allies. Il conquit d'abord les Lydiens, foumit les Peuples de l'Afie Mineure, rendit tributaires la Cappadoce, l'Arménie & l'Hyrcanie, & marcha ensuite vers la Haute Afie. Après l'avoir réduite sous sa puissance, il s'avança vers Babylone, qui étoit la seule Ville qui lui resistat.

Les différens Peuples de l'Orient voyant sa modération au milieu des triompbes, s'empresserent à se soumettre à sa domination. Il s'attira tous les cœurs par fon bumanité, & fit plus de conquetes par la douceur que par ses armes. Toujours invincible & toujours généreux, il ne subjugua les Nations que pour travailler à leur bonbeur, & n'employa jamais son autorité que pour faire fleurir la justice & les bonnes loix. Ls he waited for the accomplishment of Isaiab's predictions. Daniel was not ignorant of the fluctuation

of his mind, & faid to him:

O Cyrus, Religion is not a system of philosophical opinions, nor yet a history of miracles, or supernatural events; but a practical science, which God reveals only to pure minds, to those who seek truth, not to possess it, but to be possessed by it. To know the secrets of Religion, to seel its energy, a power superior to man, must descend into your heart, become absolute master of it, & ravish you from your self. The time for this is not yet come, but it approaches (a). Until that happy moment be content with knowing that the God of Israel loves you, will go before you, & will accomplish his will by you. Make haste to verify his Oracles, & return with speed to Persia, where your presence is necessary.

The young Hero, foon after, left Babylon; & the year following Nabuchodonofor dy'd. His fuccesfors broke the alliance fworn between the Affy-

rians & the Persians.

Cyrus spend twenty whole years in war with the Affyrians & their allies: He first conquer'd Lydia, subdu'd the nations in Asia Minor, brought Cappadocia, Armenia & Hyrcania under tribute, & then march'd into Upper-Asia, which having subdued he marched to Babylon, the only place which held

out against him.

The feveral nations of the East, observing his moderation in the midst of triumphs, willingly submitted to his Empire; & the conquests, made by his humanity, were more numerous than those of his sword. Being ever as generous as invincible, he made no other use of victory than to render the vanquish'd happy, & employ'd his power only to make justice flourish, & to establish & maintain the most excellent laws.

G 7 The

## 158 LES VOYAGES DE CYRUS.

La prise de Babylone le rendit ensin Maitre de l'Orient depuis le sieuve Indus ju qu'à la Grèce. Et depuis la Mer Caspienne jusqu'aux extrémités de l'Egypte. Voyant alors l'entier accomplissement des Oracles d'Isaïe, son cœur sut pénétré des vérités que Daniel lui avoit enseignées, tous ses nuages se dissipérent, il reconnut bautement le Dieu d' sraël, Et delivra les H breux de leur captivité par cet Edit qu'il sit publier dans toute l'étendue de son vaste Empire:

Voici ce que dit Cyrus Roy de Perse: Le Seigneur, le Dieu du Ciel m'a donné tous les Royaumes de la Terre, & m'a commandé de lui bâtir une Maison dans la Ville de sérusalem qui est en sudée. O vous qui êtes son Peuple, que votre Dieu soit avec vous! Allez à sérusalem, & rebâtisses la maison du Seigneur Dieu

d'Ifrael; LUI SEUL EST DIEU.

FIN.



# THE TRAVELS OF CYRUS. 159

The taking of Babylon made him master of all the East, from the river Indus to Greece, and from the Caspian sea to the extremities of Egypt. Seeing then the entire accomplishment of Isaiab's prediction, his heart became affected with the truths he had learnt from Daniel; the mist before his eyes was dispell'd; & he openly own'd the God of Israël by this solemn Edict, which was publish'd throughout the whole extent of his vast Dominions.

Thus faith Cyrus, King of Persia. The Lord God of Heaven hath given me all the Kingdoms of the Earth; & he hath charg'd me to build him a House at Jerusalem, which is in Judab. Whoever among you is of his People, his God be with him: and let him go up to Jerusalem, & build the House of the Lord God of Israel. HE 18 THE GOD.



# DISCOURS

SUR

LA THEOLOGIE,

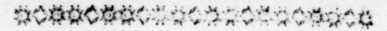
&

LA MYTHOLOGIE

DES

ANCIENS.

DISCOURSE
UPONTHE
THEOLOGY
AND
MYTHOLOGY
OF THE
ANCIENTS.



Me dans mon Livre des Notes détachées:

Mis mon Livre des Notes détachées:

Mis mon Livre de Notes détachées:

Mis mois comme la lecture de ces remarques

contiques détorme trop l'attention de l'hi
floire principale, j'ai con devoir les res
nir dues un Discours juivi, que je divise en deux parties.

Dans la premiere je montrerai que les Phil sophes de tous les temps & de tous les pais, ont en l'idee d'une Divinité Suprême, distincte & séparée de la ma-

tiere.

La seconde servira à faire voir que les vestiges des principaux dogmes de la Religion revelée, sur les trois états du Monde, se rencontrent dans la Toéologie de toutes les Nations.

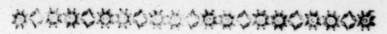
#### PREMIERE PARTIE.

De la Théologie des Anciens.

Philosophes Persans. Selon le témoignage d'Hérodote, (a) les anciens Perses n'avoient ni statues, ni temples, ni autels.

"Ils appellent folie, dit cet duteur, de croire comme les Grecs, que les Dieux, ont une figure, & une origine bumaine. Ils montent, sur les plus bautes montagnes pour y sacrisser. Il n'y a chez eux ni libations, ni musique, ni offrandes.

Celui qui fai le sacrissee, mêne la vistime dans un, lieu pur, & inveque le Dieus auquel il veut sacrisser, ayant la tête couronnée de myrthe. Il n'est, pas permis au Sacrisseateur de prier pour lui en chez.



字卷些意义 first defign was to intersperse some Notes in the body of the book; but as the attending to fuch critical Remarks would divert the mind too often from は京京京島 the principal thory, I thought it would be more agreable to the reader to

digest them into the form of a Discourse, which I

divide into two parts.

rer

5:

ies

bi-

...

li.

25

60

1.

25

:

In the first I shall shew, that the Philosophers of all ages and all countries have had a notion of a SUPREME DEITY distinct and different from Matter.

From the fecond it will appear, that there are traces of the principal doctrines of revealed Religion with regard to the three states of Nature, to be found in the Mythology of all Nations.

# PART. I.

# Of the Theology of the Ancients.

製盤整象O begin with the Magi or Perfian Philosophers : according to the teftimony of Herodotus (a), the ancient Perfians had neither statues , nor Same temples, nor altars. " They think " it ridiculous, fays this Author, to , fancy, like the Greeks, that the Gods have , an human shape, or derive their original from , men. They chuse the highest mountains for the place of their facrifice. They use neither . libations nor musick, nor hallow'd bread; , but when any one has a mind to facrifice, he , leads the victim into a clean place, and wearing , a wreath of myrtle about his head, invokes , the God to whom he intends to offer it. , priest is not allow'd to pray for his own private

<sup>(</sup>a) Herod. Coto hb. 1. p. 55. 5. 131. Ent. Francof. 1508.

,, particulier; mais il doit avoir pour objet le bien de

, tous les autres.

Strabon (a) rend le même témoignage aux anciens Per ses. ,, Iis n'érigeoient ni statues , ni autels , dit cet Histo-, rien. Ils sacrissoient dans un lieu pur & fort élevé, où ils immoloient une victime couronnée. Quand le , Mage en avoit divisé les parties , chacun prenoit ,, sa portion. Ils ne laissoient rien pour les Immortels, , disant que Dieu ne veut autre chose que l'ame de la , victime.

Les Orientaux persuades de la Métempsycose, croyoient que la victime étoit animée d'une intelligence, dont les

peines expiatrices finissoient par le sacrifice.

Il est vrai que les Perses, ainsi que les autres Payens, adoroient le Feu, le Soleil & les Astres; mais on verta qu'ils les regardoient uniquement comme des Images visibles, & des symboles d'un Dien Suprême, qu'ils croy-

oient être le seul Maitre de la Nature.

Plutarque nous a laissé dans son traité d'is & d'Osiris, un fragment de la Théologie des Mages. Cet Historien Philosophe nous assure qu'ils définissoient le grand Dieu Oromaze, le Principe de lumière, qu'is tout opéré, & tout produit (b). Ils admettoient encore un autre Dieu, mais subalterne, qu'ils nommoient Mythras, ou le Dieu Mitoyen (c). Ce n'étoit pas un Etre Coéternel avec la Divinité suprême, mais la première production de sa Puissance, qu'il avoit préposée pour être le Chef des Intelligences.

La plus belle définition de la Divinité qui se trouve parmi les Anciens, est celle de Zoroastre. Elle nous a été conservée par Eusebe dans sa Préparation Evangélique. Cet Auteur n'étoit pas trop favorable aux Payens.

(c) Meritys Deos.

<sup>(</sup>a) Serabon I'v. 15 p. 732. Edite de Paris, 1620.

<sup>(1)</sup> Plit. de Ifid & Ofir. Edie. de Paris, 1624. P. 37%

165

" private good, but for that of the nation in gene-" ral, each particular member finding his benefit

,, in the prosperity of the whole.

do

20

T

0-

,

e

:

5

Strabo (a) gives the same account of the ancient Persians, They neither erected statues nor altars, fays this historian. They sacrificed in a clean place, and upon an eminence, where they of, fered up a victim crowned. When the priest had cut it into small pieces, every one took his share. They lest no portion of it for the Deities, saying, that God desires nothing but the soul of the victim. The Eastern people, sull of the notion of transmigration, imagined that the victim was animated by a soul in a state of punishment, whose expiatory

pains were completed by the facrifice.

The Persians indeed, as well as other Pagans, worshipped the fire, the Sun, and the stars: but

we shall see that they consider'd them only as visible imagines and symbols of a supreme God, whom they believed to be the Sovereign Lord of nature.

Plutarch has left us in his treatife of Isis and Osiris, a fragment of the Theology of the Magi. This philosophical historian assures us, that they called the Great God, Oromazes, or the Principle of Light, that produced every thing, and worketh all in all (b). They admitted however another God, but of an inferior nature and order, whom they called (c) Mythras or the Middle God. They did not think him a being co-eternal with the supreme Divinity, but the sirst production of his Power, the chief of all spirits, and placed by him in authority over them. This will appear from the following passages.

The finest definition we have of the Deity among all the writings of the ancients, is that of Zoroajter. It has been transmitted down to us by Eusebius in his Praparatio Evangelica: an author so far from being over favourable to the Pagans.

<sup>(1)</sup> Strabe lib 15. p. 732. Ed. Paris, 1620.

<sup>(5)</sup> Plut. de Ifd. & Ofir. Edt. Paris , 1624. P. !

<sup>(</sup>c) Medirns Jeos.

Il cherchoit fans ceffe à dégrader leur Philosophis. Cependant il dit avoir la mot pour mot les paroles fuivantes dans un Livre de Zoroaftre qui existoit de son temps, & qui avoit pour titre, Recueil facre des Monumens Perfans.

, (a) Dieu est le premier des incorruptibles, éternel. non engendre. Il n'est point compose de parties. , Il n'y a rien de semblable ni d'égal à lui. Il est , Auteur de tout bien , defintereffe : le pius excellent

, de tous les Etres excellens, & la plus fage de toutes , les Intelligences; le Pere de la justice & des bonnes

, loix ; inftruit par lui feul , fuffifant à lui - même,

, & le premier producteur de la Nature."

Les Auteurs modernes des Arabes & des Perfans. qui nous ont confervé ce qui reste de l'ancienne doctrine de Zoroastre parmi les Guebres & les Ignicoles, affirent que les premiers Mages n'admettoient qu'un feul Principe Eternel.

Abulfeda, cité par le célebre Docteur Pocok, dit que felon la primitive do trine des Perfes, (b) , Dieu étoit , plus ancien que la lumiere & les ténèbres, qu'il avoit , existe de tout temps, dans une solitude adorable, ans compagnon & Jans rival.

Sarifthani , cité par M. Hyde , ,, dit que les pre-, miers Mages (c) ne regardoient pas le bon & le , mauvais principe , comme coeternels l'un & l'autre ,

, mais qu'ils croyoient que la lumiere étoit éternelle, , & que les ténèbres avoient été produites par l'infidé-, lité d'Ahriman chef des Génies.

Telle est la Théologie des anciens Perses, que j'ai mise dans la bouche de Zoroastre.

M. Bayle dit dans son Dictionaire, que les anciens Perses étoient tous Manichéens. Il aureit sans doute aban-

(a) Eufeb. Præp. Evang. liv. 1. p. 42. Edit. de Paris.

(b) Pocok Spicil. Hift. Arab. p. 146.

(c) Hyde Relig. vet. Perf. chap. 8. p. 161. & chap. 22. p. 190.

that he makes it his business continually to expose and degrade their philosophy. And yet he says, that he had read the following words verbatim in a book of Zoroaster that was exstant in his time, and known by the title of The Sacred Collection of Persian Monuments.

(a) ,, God is the first of all incorruptible beings, eternal and unbegotten. He is not compounded of parts. There is none like nor equal to him. He is the author of all good, and entirely definterested; the most excellent of all excellent beings, and the wifest of all intelligent natures; the Father of equity, the Parent of good laws, self-instructed, self-sufficient, and the sirst former of Nature.

The modern Writers among the Arabians and Persians, who have preserved to us what remains are left of the ancient doctrine of Zoroaster among the Guebrii or worshippers of fire, maintain, that the first Magi admitted only one eternal Principle

of all things.

Abulfeda, cited by the famous Dr. Pocok, fays, that according to the primitive doctrine of the Persians (b), ,, God was prior to both light and ,, darkness, and had existed from all eternity in an ,, dadorable solitude, without any companion or , rival.

Saristbani, quoted by Dr. Hyde, says, ,, That the , first Magi (c) did not flook supon the good and , evil Principles as both of them co-eternal, but , thought that the light was indeed eternal, and , that the darkness was produced in time by the , disloyalty of Abriman, Chief of the Genii.

Such was the Theology of the ancient Persians, which in the foregoing work I have put in the

mouth of Zoroaster.

M. Bayle fays in his Dictionary, that the ancient Persians were all Manichaans. However he came to entertain this notion, he must certainly

(1) Enfeb. Pray. Evang. bb. 1. p. 42. Edit. Paris.

(b) Fook. Stude Hif. Aral. p. 146.

c) ligde Relig. ves, Perfer. cap. 8. p. .61. & cap. 22 9 290.

abandonné ce sentiment, s'il avoit consulté les Anteurs originaux. C'est ce que ce cécèbre Critique ne faisoit pus toujours. Il avoit un génie capable de tout approfondir; mais il écrivoit quelquesois à la bâte, & se contentoit d'effleurer les matieres les plut graves. D'ailleurs on ne peut justisser cet Auteur d'avoir trop aimé l'obscurité désolante du Pyrrbonisme. Il semble dans ses Ouvrages être toujours en garde contre les idées satisfaisantes sur la Religien. Il montre avec art & subtilité tous les côtés obscurs d'une question; mais il en présente rarement le point lumineux, d'où sort l'evidence. Quels éloges n'eût il pas merités, s'il avoit employé ses rares talens plus utilement pour le genre bumain?

Les Egyptiens avoient à peu près les mêmes principes que les Orientaux. Rien n'est plus absurde que l'idée qu'on nous donne ordinairement de leur Théologie. Rien aussi n'est plus outre que le seus allégorique que certains Auteurs ont voulu trouver dans leurs Hié-

rogivphes.

D'un cote il eft difficile de croire que la nature bumaine puisse jamais être asses aveugle pour adorer des injectes, des reptiles, & des plantes qu'on voit naitre E perir tous les jours, Jans y attribuer certaines vertus divines, ou fans les regarder comme des symboles de quelque puiffance invifible. Dans les pais les plus barbares, on trouve quelque connoissance d'un Etre superieur, qui fait l'objet de la crainte, ou de l'espérance des Sauvages les plus groffiers. Quand on supposeroit qu'il y a des peuples tombés dans une ignorance affes profonde pour n'avoir aucun sentiment de la Divinité, il est certain que l'Egypte ne sçauroit être accusée de cette ignorance. Tous les Historiens facres & profanes parlent de ce peuple comme de la plus sage de toutes les Nations ; & l'un des éloges que le St. Espris donne à Moyfe & à Salomon, c'est qu'ils etoient inftruits dans toutes les Sciences des Egyptiens L'Eftris Divin auroit il lous ainfi la sagesse d'une Nation

185

nos

n-

il-

né

ns

a-

b-

en

11-

n-

re

11.

110

0.

10

ė.

4-

es

re

21

le

7-

ė-

ce

15

3

.

le

es

es

11

1-

175

have given it up, if he had consulted the original authors: a method which that famous critick did not always take. He had a genius capable of going to the bottom of any subject whatever: but he wrote sometimes in a hurry, and treated superficially the gravest and most important subjects. Besides, there is no clearing him from the charge of loving too much the dismal obscurity of Scepticism. He is always upon his guard against the pleasing ideas of immortality. He shews with art and subtlety all the dark sides of a question: but he very rarely represents it in that point of light, which shines with evidence. What encomiums would he not have meriten, had he employed his admirable talents more for the benefit of mankind?

The Egyptians had much the fame Principles as the oriental nations. There is nothing more abfurd than the notion generally given us of their Theology. Nor is any thing more extravagant than the allegorical fense which certain authors fancy they

have discovered in their Hieroglyphicks.

On one hand, it is hard to believe that human nature could ever fink fo low as to adore infects. reptiles, and plants, which they fee produced. growing, and dying every day, without afcribing certain divine virtues to them, or confidering them as fymbols of fome invisible Power. In the most barbarous countries we still find some knowledge of a fuperior Being, which is the object of the hope and fear of the most stupid savages. But though we should suppose there are some nations in the world funk into fo gross an ignorance as to have no notion of a Deity, yet it is certain that Egypt cannot be charged with this ignorance. All hiftorians, as well facred as profane, agree in speaking of this people as the wifeft of all nations; and one of the encomiums that the holy Spirit gives to Mofes and Salomon, is, that they were learned in all the wildom of the Egyptians. Would the holy Ghost ever have spoken in such a manner of a nation Vol. II. H that

tombée dans une barbarie affez groffière pour adorer les oignons, les crocodiles & les reptiles les plus mé-

prilables?

D'un autre côté certains Auteurs modernes veulent trop éxalter la Théologie des Egyptiens, & trouver dans leurs Hiéroglyphes tous les mystères du Christianisme. Après le Déluge, Noë ne laissa point sans doute ignorer à ses enfans les grands principes de la Religion sur les trois états du Monde. Cette tradition a pû se répandre de génération en génération parmi tous les Peuples de la terre. Mais il ne faut pas conclure delà que les Payens eussent des idées aussi claires sur la Nature divine, & sur le Messie, qu'en avoient les suiss. Cette supposition, toin de rendre bommage aux Livres sacrés, les dégrade. Je tâcherai de garder le juste milieu entre ces deux extrémités.

Piutarque dans son Traité d'Iss & d'Osiris (a), nous apprend que la Théologie des Egyptiens avoit deux significations. L'une sainte & symbolique, l'autre vulgaire & littérale; & par conséquent que les sigures des animaux qu'ils avoient dans leurs Temples, & qu'ils paroissoient adorer, n'étoient que des Hiéroglyphes, pour représenter les attributs divins.

Suivant cette distinction, il dit qu'Osiris signifie le Principe actif ou le Très-saint (b); isis, la sagesse ou le terme de son opération: Orus, la première production de sa puissance, le modèle selon lequel il a tout produit, ou l'archetype du monde.

Il seroit téméraire de soutenir que les Payens ayent jamais eu aucune connoissance d'une Trinité de Personnes distinctes, dans l'Unité indivisible de la Nature Divine. Mais il est constant que les Chaldéens & les Egyptions croyoient que tous les attributs de la Divinité pou-

<sup>(</sup>a) Plat de Ifil. & Ofir p. 354s

<sup>(</sup>b) Icid page 37 2. & lu.

that was fallen into fo fenfeless and barbarous an ignorance, as to worship onions, crocodiles,

and the most despicable reptiles?

orer

mé-

!ent

me.

rer

les

dre

13

ens

8

171.

de.

ex-

us

11-

ıl-

es

ils

ur

le

le

1/1

,

5

On the other hand, there are certain modern writers who exalt the Theology of the Egyptians too high, and fancy that they find in their Hiero-glyphicks all the mysteries of the Christian Religion. After the Deluge, Noah doubtless would not leave his children ignorant of the great Principles of Religion, with regard to the three states of Mankind: and that tradition might have been spread from generation to generation over all the nations of the world. But we should not infer from thence, that the Heathens had as clear notions of the divine Nature, and the Messias, as the Jews had themselves. Such a supposition, far from doing honour to Holy Writ, would only derogate from its dignity. I shall endeavour to keep the just medium between these two extremes.

Plutarch in his treatife of Isis and Osiris, tells us (a).

That the Theology of the Egyptians had two
meanings; the one holy and symbolical; the other
vulgar and literal; and consequently that the sigures of animals which they had in heir Temples,
and which they seemed to adore, were only so
many Hieroglyphicks to represent the Divine

Pursuant to his distinction, he says, that Ofiris signifies the active principle, or the most holy Being (b):

Is the wisdom or rule of his operation. Orus the first production of his power, the model or plan by which he produced every thing, or the Arche-

type of the World.

It would be rash to affert, that the Pagans ever had any knowledge of a Trinity of distinct Perfons in the indivisible Unity of the Divine Nature. But it is plain that the Chaldeans and Egyptians believed that all the Attributes of the Deity H 2

<sup>(</sup>a) Plut. de Ifid. & Ofix. p. 354.

<sup>(</sup>b) Ib.d. p. 373: 374: 375.

jouvoient se réduire à trois: Puissance, Intelligence & Amour. Ils distinguoient aussi trois sortes de Mondes: le Monde sensible, le Monde aërien, & le Monde ethéréen. Dans chacun de ces Mondes ils reconnoissoient encore trois principales propriétés, Figure, Lumiere & Mouvement; Matiere, Forme & Force (a). C'est pour cela que les anciens Philosophes regardoient le nombre

de trois comme myflerieux.

En lisant avec attention le Traité de Plutarque, les Ouvrages de Jamblique, & tout ce qui neus reste sur la Religion des Orientaux & des Egyptiens, en verra que la Mythologie de ces peuples regarde principalement les opérations internes, & les Attributs de la Divinité; comme celle des Grees, ses opérations externes, ou les propriétés de la Nature. Les Orientaux & les Egyptiens avoient l'esprit plus subtil & plus métaphysique que les Grees & les Romains. Ces derniers aimoient mieux les sciences qui sont du ressort de l'imagination & du sentiment. Cette clef peut servir beaucoup à l'intelligence des anciennes Mythologies.

Plutarque conclut ainsi son traité d'Isis & d'Osizis (b): " Comme l'on dit que celui qui lit les Ougo, vrages de Platon, lit Platon, & celui qui joue la " Comédie de Ménandre, joue Menandre: de même " les Anciens ont appellé du nom de Dieux les disperentes productions de la Divinité". Plutarque avoit dit plus baut " qu'il faut prendre garde de ne " pas transformer " disseudre & dissiper la Nature divine en rivieres, en vents, en végétations, « en formes & en mouvemens corporels; ce seroit results cordages & l'anchre sont le Pilote; que le fil, » la trame & la navette sont le Pilote; que le fil, conduite insensée on blasphémeroit contre les Puissions célestes, en donnant le nom de Dieu à des navets célestes, en donnant le nom de Dieu à des

<sup>(</sup>a) Voyez Athan. Kirch Oedip. Ægypt tom. 1. p. 144.

<sup>(</sup>b) Pug. 357. 378.

æ

172-

de

nt

à

ur

re

25

41

ra

nt

. .

es

15

:5

X

4

.

-

•

,

3

might be reduced to three, Power, Understanding, and Love. They distinguished also three forts or Worlds, the sensible World, the aerial World, and the etherial World. In each of these Wolds they afferted likewise three principal properties, Figure, Light, and Motion: Matter, Form, and Activity (a): and on this account the ancient philosophers looked upon the number three as mysterious.

If any man reads with attention the aforementioned tract of Plutarch, the works of Jambllebus, and what accounts are left of the Religion of the Orientals and Egyptians, he will easily see that the Mythology of those nations chiefly regards the internal operations, and the Attributes of the Deity, as that of the Greeks does his external operations, or the properties of Nature. The Orientals and Egyptians had a more refining and metaphysical genius than the Greeks and Romans, who were fondest of the sciences that depend on imagination and sense. This key may contribute a great deal towards understanding the ancient Mythologies.

Plutarch concludes his treatife of Isis and Ofiris in this manner: (b) ,, As he who reads the works of , Plato may be faid to read Plato, and he who acts , the comedy of Menander may be faid to act " Menander; fo the Ancients gave the name of Gods , to the various productions of the Deity. Plutare had said a little before, ,, That care should be taken , not to transform, dissolve and scatter the Divine , Nature into rivers, winds, vegetables, or bodily , forms and motions. This would be as ridiculous , as to imagine, that the fails, the cables, the , rigging and the anchor are the pilot; or that the , tread, the woof, and the shuttle are the wea-, ver. Such fenfeless notions are an indignity to , the Heavenly Powers, whom they blafpheme , whilft they give the name of Gods to beings H 3

<sup>(.)</sup> See Athan. Kirch. Oedip. Egypt., tom. 1. p. 1.4. &c. to p. 151. & 111, 2. p. 132. (b) Pag. 377, 378.

natures insensibles, inanimées & corruptibles. Rien de ce qui n'a point d'ame, poursuit-il, rien de mantériel & de sensible ne peut être Dieu. Il ne faut pas peroire non plus que les Dieux seient différents selon les différents Pays, Grecs & Barbares, Septentrion naux & Méridionaux. Comme le Soleil est commun à tous, quoiqu'on l'appelle de divers noms en divers lieux: de même il n'y a qu'une seule Intelligence souveraine, & une même Providence qui gouverne le monde, quoiqu'on l'adore sous différent noms, & quoiqu'elle ait établi des Puissances inférieures pour ses Ministres". Voilà, selon Plutarque, la doctrine des premiers Egyptiens sur la Nature Divine.

Origene qui étoit contemporain de Plutarque, fuit les mêmes principes dans son Livre contre Celse. Ce Philosophe payen se vantoit de connostre la Religion Chritienne, parce qu'il en avoit va quelques cerems nies , mais il n'en pénétroit point l'esprit. Origene s'exprime ainsi (a): , En Egypte les Philosophes ont une , science sublime & cachée sur la Nature Divine, , qu'ils ne montrent au peuple que sous l'enveloppe , de fables & d'allegories. Celse ressemble à un bom-, me qui ayant voyagé dans ce pays, & qui n'ayant jamais conversé qu'avec le vulgaire grossier, croiroit entendre la Religion Egygtienne. Toutes les Nations , Orientales, ajoute-t-il, les Perses, les Indiens, , les Syriens cacbent des mystères secrets sous leurs , fables religienses. Le Sage dans toutes ces Religions pénêtre le sens, tandis que le vulgaire n'en voit que 27 le symbole extérieur & l'écorce.

Ecoutons à présent Jamblique qui avoit étudié à fond la Religion des Egyptiens. Il vivoit

<sup>(</sup>a) Origen. contra Celf. 1. p. 11.

Rien

ma-

pas

trio.

12:273

vers

ence

erne

6

botir

rine

wit

Ce

ion

72.20

ne

me

e,

pe

110

nt

11

22

,

rs

15

e

" of an infensible, inanimate, and corruptible natu" re. Nothing, as he goes on, that is without a soul,
" nothing that is material and to be perceived by
" our senses, can be God. Nor yet must we ima" gine that there are different Gods according to
" the different countries of Greeks and Barbarians,
" Northern and Southern people. As the Sun is com" mon to all the world, tho called by different
" names in different places; so there is but one sole
" fupreme Mind or Reason, and one and the same
" Providence that governs the world, tho he is
" worshipped under different names, and has ap" pointed some inferior Powers for his Ministers."
Such, according to Plutarch, was the doctrine of
the first Egyptians with regard to the Divine Nature.

Origen, who was cotemporary with Plutareb. follows the fame principles in his books against Celfus, a pagan philosopher, who pretended to underfland Christianity, because he knew some ceremonies of that Religion, tho' he never entered into the spirit of it. Now Origen expresses himself in this manner: (a) ,, The Egyptian philosofophers have , fublime notions with regard to the Divine Nature. which they keep fecret, and never discover to , the people but under a veil of fables and allego-, ries. Celjus is like a man who has travelled into , that country; and tho' he has converfed with , none hut the ignorant vulgar, yet takes it into , his head, that he understands the Egyptian Reli-, gion. All the Eastern nations, continues he, , the Persians, the Indians, the Syrians conceal fecret mysteries under their religious sables. The , wife men of all those Religions see into the sense , and true meaning of them, whilft the vulgar go , no further than the exterior symbol, and fee only , the bark that covers them.

Let us next hear the testimony of Jambis. thus, who had studied the Religion of the Egyptians, and understood it thoroughly. He lived

H 4

au commencement du troisième siecle, & étoit disciple du fameux Porphyre, selen le témoignage de St. Ciement (a) & de St. Cyrille d'Aléxandrie (b). On lisoit encore alors plusieurs Livres Egyptiens qui n'éxistent plus aujour-d'bui. Ces Livres etoient respectés à cause de kur antiquité. On les attribuoit à Hermès Trismégiste, ou à quelqu'un de ses premiers disciples. Jamblique avoit sû ces Livres que les Grecs avoient fait traduire. Voici ce qu'il dit de la Théologie qu'ils enseignoient:

., Selon les Egyptiens, le premier Dieu éxista dans , son unité solitaire avant tous les Etres (c). Il est la , source & l'origine de tout ce qui est intelligent ou , intelligible. Il est le premier principe, suffisant à , lui-même, incompréhensible, & le Pere de toutes les , essences.

Hermes dit encore, continue Jamblique, que ce Dieu suprême a préposé un autre Dieu nommé Emeph, comme ches de tous les Esprits Ethéréens, Empyrens & Célestes; que ce second Dieu qu'il appelle Conducteur, est une Sagesse qui transforme & qui convertit en elle toutes les Intelligences. Il ne présère à ce Dieu Conducteur que le premier Intelligent & le premier Intelligible, qu'on doit adorer dans le silence. Il ajoûte que l'Esprit Producteur a différens noms, selon ses différentes propriétés ou opérations; qu'on l'appelle en langue Egyptienne Amoun, en tant qu'il est sage; Ptha, en tant qu'il est la vie de toutes choses; & Osirs, en tant qu'il est selections.

Telle est, selon Jamblique, la doctrine des Egyptiens: parlà il est manifeste qu'ils admettoient un seul Prineipe, & un Dieu mitoyen semblable au Mythras des Perses.

L'idie

<sup>(</sup>a) Strom. Iv, 6. p. 135.

<sup>(</sup>c) Jamblich. de Myft Egypt. Edit. de Lyon 1552. p.

e dia

(a)

lors

ur-

nti-

ua

lû

izzi

ans

la

014

à

les

ce h.

ns

n-

11-

re

3

le

.

é.

•

7

-

in the beginning of the third century, and was a disciple of the famous Porpbyry, as bot St. Clement (a) and St. Cyril of Alexandria (b) affure us. There were at that time a great many Egyptian books extant, which have been fince loft. Several of thefe were highly respected for their antiquity, and ascribed to Hermes Trismegistus, or one of his first disciples. Jamblichus had read these books, which had been translated by the Greeks; and this is the account that he gives of the Theology which they taught.

,, According to the Egyptians, the first God exi-, fled in his folitary unity before all beings (c). " He is the fountain and original of every thing , that either has understanding or is to be under-" flood. He is the first principle of all things, " felf sufficient, imcomprehensible, and the Father " of all effences.

Hermes fays likewise, as Jamblichus goes on to tell us, that this supreme God has constituted , another God, called Emepb, to be head over all n fpirits, whether Ethereal, Empyrean, or Celeftial; , and that this tecond God, whom he stiles the , Guide, is a Wisdom that transforms and converts , into himself all spiritual beings. He makes nothing fuperior to this God Guide, but only the first Intel-,, ligent, and first Intelligible, who ought to be adored , in filence. He adds , ,, That the Spirit which pro-, duceth all things , has different names according to , its different properties and operations; that he is , called in the Egyptian language Amoun, as he is wife; Ptba, as he is the life of all things; and , Ofiris, as he is the author of all good.

Suach, ccording to Jamblichus, was the doctrine of the Egyptians; and it is evident from thence, that they admitted only one Principle, and a middle

God, like the Mythras of the Persians.

H 5 The

<sup>(</sup>a) Strom. L. 6. pag. 133. (b) Centra Inlian deb. 1. (c) Jamel de Myft. Acrept. Ed. Logd. 1552. p. 153 1540

L'idée d'un Esprit prévosé par la Divinité suprême pour être le chef & le conducteur de tous les Esprits, est très ancienne. Les Docteurs H. breux croyoient que l'ame du Messie avoit été créée dès le commencement du monde, & préposée à tous les ordres des Intelligences. Cette opinion étoit fondée sur ce que la Nature sinie ne peut pas contempler sans cesse les splendeurs de l'Essence Divine; qu'elle est obligée d'en détourner quelques ois la vaë, pour adorer le Créateur dans ses productions, & que dans ces momens il falioit un chef qui conduisit les Esprits par toutes les régions de l'immensité, pour leur en montrer les beautés & les merveilles.

Pour connoître à fond la Théologie des Orientaux & des Egyptiens, éxaminous celle des Grecs & des Romains qui en dérive originairement. Les Philosophes de la Grèce alloient étudier la sagesse en Asie & en Egypte. Thalès, Pythagore, Platon y ont puisé leurs plus grandes lumieres. Les traces de la Tradition Orientale sont presque effacées aujourd'hui; mais on nous a conservé plusieurs monumens de la Théologie des Grecs. Jugeons des maîtres par leurs disciples.

Il faut distinguer les Dieux des Poëtes d'avec ceux des Philosophes. La Poësse divinise toutes les dissérentes parties de la Nature, & donne tour à tour de l'esprit aux corps, & du corps aux Esprits. Elle exprime les opérations & les propriétés de la matière par les actions & les passions des Puissances invisibles, que les Payens supposoient conductrices de tous les mouvemens & de tous les événemens qu'on voit dans l'Univers. Les Poëtes passent subitement de l'allégorie au sens littéral, & du sens littéral à l'allégorie, des Dieux réels aux Dieux fabuleux; c'est ce qui cause le mélange de leurs images, l'absurdité de leurs fictions, & l'indécence de leurs expressions justement condamnées par les Philosophes.

Malgré cette multiplicité de Dieux fubalternes, ces Poëtes

The notion of a Spirit conflituted by the supreme God, to be the heat and guide of all Spirits, is very ancient. The Hebrew doctors believed that the soul of the Messias was created from the beginning of the world, and appointed to preside over all the orders of Intelligences. This opinion was sounded on a notion, that finite natures cannot incessantly contemplate the brightness and glories of the Divine Essence, and must necessarily sometimes turn off their view, and adore the Creator in his works; that at such times there must be an head to lead Spirits, thro'all the regions of immensity, and shew them all its beauties and wonders.

To have a more perfect knowledge of the Theology of the Orientals and Egyptians, it may not be improper to examine that of the Greeks and Romans, which is derived originally from it. The philosophers of Greece went to study wisdom in Asia and Egypt. Thales, Pythagoras, Plato, drew the best of their knowledge from thence. The traces of the Oriental tradition are now indeed in a manner worn out; but as there are several monuments of the Theology of the Greeks still preserved, we may judge

of the masters by their disciples.

i.

7.

rs

r

es

f

1-

.

X

22

0-

75

178

.

1

e

.

.

14

.

We must however distinguish between the Gods of the poets, and those of the philosophers. Poetry deisites all the various parts of nature, and gives spirit to bodies, as well as body to spirits. It expresses the operations and properties of matter by the actions and passions of such invisible Powers, as the Pagans supposed to be directors of all the motions and events that we see in thee Universe. The poets pass in a moment from allegory to the literal sense & from the literal sence to allegory; from real Gods to fabulous Deities: and this occasions that jumble of their images, that absurdity in their fictions, and that indecorum in their expressions, which are so justly condemned by the philosophers.

Not withstanding this multiplications of inferior Deities, these poets however acknowledged, that

reconnoissoient cependant qu'il n'y avoit qu'une seule Divinité suprême. C'est ce que nous allons voir dans les très - anciennes Traditions qui nous restent de la Phisosophie d'Orphée. Je suis bien cloigné de vouloir attribuer à ce Poëte les Ouvrages qui portent son nom. Je crois avec le célèbre Grotius, que les Pythagoriciens qui reconnoissoient Orphée pour leur maître, sont les Auteurs de ces Livres. Quoiqu'il en soit, comme ces Ecrits sont plus anciens qu'Hérodote & Platon, & qu'ils étoient fort estimés parmi les Pavens, nous pouvons juger par les fragmens qui nous en restent, de l'ancienne Théologie des Grecs.

Voici l'abrégé que fait Timothée le Cosmographe, de la dostrine d'Orphee. Cet abrégé nous a été conservé dans suidas (a), Ceurenus (b), & Eusèbe.

, Il y a un Etre inconnu, qui est le plus élevé & plus ancien de tous les Etres, & le Producteur de toutes choses, même de l'Ether, & de tout ce qui est au dessous de l'Ether. Cet Etre sublime est vie, Lumiere, & Sagesse; ces trois noms marquent la même & unique Puissance qui a tiré du néant tous les Etres visibles & invisibles.

Il paroît par ce passage que l'idée de la Création, c'est à dire de la production des substances, n'étoit pas inconnue aux Philosophes. Payens. Nous la trouverons

bientot dans Platon.

Proclus nous a conservé encore ce merveilleux passe de la Théologie d'Orphée (c): "L'Univers aété promoduit par Jupiter. L'Empyrée, le prosond Tartare, la Terre & l'Océan, les Dieux immortels & les Déesses, tout ce qui est, tout ce qui a été, tout ce qui sera, étoit contenu originairement dans le sein fécond de Jupiter, & en est sorti. Jupiter est le premier & le dernier, le commencement & la fin. Tous les Etres émanent de lui. Il est le Pere primitif.

<sup>(2)</sup> Suid s de Orph. p. 350.

<sup>(</sup>b) Cedrenus p. 47.

<sup>(</sup>c) Proclus de Timeo p. 95.

there was but one only supreme God. This will appear from the very ancient Traditions which we still have left of the philosophy of Orpheus. I am very far from thinking that Orpheus was the author of those works which go under his name. I believe with the samous Grotius, that those books were wrote by the Pythagereaus, who professed themselves Disciples of Orpheus. But whoever is the author of these writings, 't is certain that they are older than Herodatus and Plato, and were in great esteem among the Heathens; so that by the fragments of them still preserved, we may form a judgment of the ancient Theology of the Greeks.

I shall begin with the abridgment which Timotheus the cosmographer gives us of the doctrine of Orpheus. This abridgment is preserved in Suidas (a),

Cedrenus (b) and Eufebius.

ule

les bi-

at-

ens

les

ces

ils

ons

1716

·la

1115

ur

ce

:/[

7:15

1.5

1,

75

25

0r

,

1

9

"There is one unknown Being exalted above and prior to all beings, the Author of all things even of the ather, and every thing that is below the ather. This exalted Being is life, light, and wisdom; which three names express only one and the same Power, which had created all beings, visible and invisible, out of nothing.

It appears by this passage, that the doctrine of the Creation, that is, of the production of substances, was not unknown to the Heathen philosophers.

We shall soon find it laid down in Plato.

Proclus has transmitted down to us this extraordinary passage of the Theology of Orpheus (c).

The Universe was produced by Jupiter. The Empresum, the deep Tartarus, the Earth, and the Cocan, the immortal Gods and Goddesses; all that is, all that has been, and all that shall be, was contained originally in the fruitful bosom of Jupiter. Jupiter is the first and the last, the beginning and the end. All beings derive their origin from him. He is the primitive Father,

(c) Procies de Timao. p. 95.

<sup>(1)</sup> Suidas de Orth. p. 350. (b) Cedrenus p. 47.

, & la Vierge immortelle. Il est la vie, la cause & , la force de toutes chofes. Il n'y a qu'une jeule , Puiffance, un feul Dieu, & un feul Roy univerfel

79

99

"

f

99

9

3 9

.

t

t

, de tout.

Je finis la Théologie d'Orphée par ce passage fameux de l'Auteur des Argonautiques, qui a juivi la doctrine d'Orphée. (a) , Nous chanterons d'abord un Hymne sur , l'ancien Cahos ; comment le ciel , la mer & la terre , en furent formes. Nous chanterons auffi l'Amour , parfait , Jage & eternel , qui a debrouille ce Ca-, hos. (b).

Il paroit par la doctrine de la Théogonie, ou la saissance des Dieux, qui est la même que la Cosmogonie, on la génération de l'Univers, que les anciens Poëtes sapportoient tout à un premier Etre de qui tous les outres émanoient. Le Poeme de la Théogonie d'Hésiode (c) parle de l'Amour comme du premier Principe qui débrouilla le Cahos. (d) ,, De ce Cahos fortit la Nuit; e de la Nuit l'Etber , de l'Etber la Lumiere ; en-, fuite les Etoiles , les Planetes , la Terre , enfin les Dieux qui gouvernent tout.

Ovide parle aussi le même langage dans le premier Livre de fes Mitamorphofes : (e), Avant qu'il y eut, , dit-il, ane Mer & une Terre; avant qu'il y eut un , Ciel qui enveloppat le Monde, toute la Nature étoit ,, une maffe informe & groffiere que l'on nomme le , Cahos. Les semences de toutes choses étoient , dans une perpetuelle discorde; mais une Divi-" ité bienfaisante termina tous ces differents. 27 Il est évident par ces paroles que le Poëte Latin, qui a suivi la tradition Grecque, distingue entre

, and the immortal Virgin. He is the life, the cause, and the energy of all things. There is but one only Power, one only God, and one

" fole univerfal King of all.

I shall conclude the Theology of Orpheus with a famous passage of the author of the Argonautica, who is looked upon to be a disciple of his (a), we will fing first an Hymn upon the ancient, Chaos, how the heavens, the sea, and the earth, were formed out of it. We will fing likewise, that eternal, wise, and self-perfect Love, which

, reduced this Chaos into order (b).

Tis clear enough from the doctrine of the Theogony, or birth of the Gods, which is the fame as the Cosinogony, or generation of the Universe, that the ancient poëts ascribed it entirely to a first Being, from whom all other beings derived theirs. The Poëm of the Theogonia, which is ascribed to Hesiod (c), speaks of Love as the first principle which brought the Chaos into order; (d), and, from that Chaos sprung the night, from the night the ather, from the ather the Light; then the stars, the planets the earth, and at last the Deities who govern all.

Ovid speaks likewise to the same effect in the first Book of his Metamorphoses (e). " Before there " was a sea and an earth, says he, before there " was any Heaven to cover the world, universal " Nature was but one indigested sluggish mass, " called a Chaos. The seeds of all things jumbled " together were in a perpetual discord, till a benemicant Deity put and end to the difference". Words which shew plainly that the Latin Poët, who solved the Greek tradition, makes a distinction

between

(a) A-(on. apud Steph. p. 71. Edit. Fuzger, An. 15.6.
 (b) \$\psi\$ 423. Πρεσ βυτατόν τε καὶ αυτοτελή τολύμητιυ εραία.

<sup>(</sup>d) \$\psi 120. H degos os x\alpha\langes er allavarougs deo usu (d) \$\psi 120. H degos os x\alpha\langes er allavarougs deo usu

entre le Cahos, & Dieu qui le débrouilla avec intelli-

gence.

Je dois remarquer ici cependant que la Mythologie Grecque & Romaine fur le Cahos, eft bien plus imparfaite que celle des Orientaux & des Egyptiens, qui nous enfeignent qu'un état beureux & parfait a précede le Cahos; que le bon Principe n'a pu rien produire de mauvais, que son premier ouvrage ne pouvoit pas être la consusion & le désordre; & enfin que le mal phyfique n'a été qu'une fuite du mal moral. L'imagination des Poëtes Grecs enfanta d'abord la monstrueuse doctrine de Manes sur les deux Principes coeternels; une Intelligence fouveraine, & une Matiere aveugle; la Lumiere , & les Tenebres ; un Cahos informe , & une Divinité qui le débrouille.

Je quitte Héfiode & Ovide, pour parler de la Théologie d'Homère & de Virgile son imitateur. Quiconque lira attentivement ces deux Poetes Epiques, verra que le merveilleux qui règne dans leurs Fables, est fondé fur ces trois principes. 1. Qu'il y a un Dieu suprême qu'ils appellent partout le Pere & le Maître Souverain des Hommes & des Dieux , l'Architecte du monde, le Prince & le Gouverneur de l'Univers, le premier Dieu & le grand Dieu. 2. Que toute la Nature est remplie d'Intelligences subalternes qui sons les ministres de cette Divinité suprême. 3. Que les biens & les maux, que les vertus & les vices, que les connoissances & les erreurs viennent de l'action & de l'inspiration différente des bons & des mauvais Génies qui babitent l'air, la terre & le ciel.

Les Poëtes Tragiques & Lyriques parlent comme les Poëtes Epiques. Euripide reconnuit bautement la dependance de tous les Etres d'un seul Principe: , 6 Pere & Roy des Hommes & des Dieux! ditil , pourquei croyons - nous , miferables mortels ,

27 /50

between the Chaos and God who by his wifdom

brought it out of confusion into order.

I ought however in this place to observe, that the Greek and Roman Mythology in relation to the Chaos is much more imperfect than that of the Orientals and the Egyptians, who teil us, that there was an happy and perfect state of the world, prior to the Chaos; that the good Principle could never produce any thing evil; that his first work could not be confusion and disorder; and in a word, that physical evil is nothing else but a consequence of moral evil. 'T was the imagination of the Greek poëts that first brought forth the monstrous Manicham doctrine about two coeternal Principles, a supreme Intelligence and a blind matter, light and darkness, on indigested Chaos, and a Deity to range it in order.

I pass from Hesiod and Ovid to speak of the Theology of Homer and his imitator Virgil. Let any one read these two epick poëts with a proper attention, and he will see that the marvellous which runs thro' their sable is sounded upon these three Principles. 1. That there is one supreme God, whom they every where call the Father, and the Sovereign Lord of Men and Gods, the Architect of the World, the Prince and Governour of the Universe, the First God, and the Great God. 2. That universal Nature is sull of subordinate Spirits, who are the Ministers of that supreme God. 3. That good and evil, virtue and vice, knowledge and error, arise from the different influence and inspiration of the good and evil Genii, who dwell in the air,

the fea, the earth, and the heavens.

The tragick and lyrick Poëts express themfelver after the same manner as the epick poëts. Euripides expressly acknowledges the dependence of all beings upon one sole Principle: ,, O Fa: ,, ther , and King of Men and Gods! says he-,, why do we miserable mortals fancy that we ,, know

, feavoir ou pouvoir quelque chofe? Notre fort dépend

, de votre volonte. (a)

Sophocle nous represente la Divinité comme une Intelligence fouveraine qui est la Verite , la Sagesse , & la Loi éternelle de tous les Efprits. (b) ,, La nature mortelle, , dit-il , n'a point engendre les loix : elles descen-, dent du Ciel meme. Jupiter Olympien en eft le feul . Pere.

Pindare dit (c) ,, que Chiron apprenoit à Achille à , adorer au dessus de tous les autres Dieux, supiter

, qui lance la foudre.

Plaute introduit un Dieu subalterne parlant ainsi : (d) , Je suis citoyen de la Cité celefte, dont Jupiter, pere ,, des Dieux & des Hommes, est le chef. Il comman-, de aux Nations , & nous envoye par tous les Royau-, mes pour connoître les mœurs & les actions, la pieté , & la vertu des bommes. C'est en vain que les Mor-, tels tacbent de le corrompre par les offrandes & les , facrifices. Ils perdent leurs peines, car il a en borreur 22 le culte des impies.

" Muses, dit Horace, célébrez en premier lieu, se-, lon la coûtume de nos peres, le grand Jupiter qui , gouverne les mortels & les immortels, la terre, les mers, & tout l'Univers. Il n'y a rien de plus grand 29 que lui, rien de semblable, rien d'égal à lui. (e)

Je finis ce que j'ai à citer des Poëtes par ce passage merveilleux de Lucain. Lorsque Caton arrive au Temple de Jupiter Ammon, après avoir traversé les déserts de la Lybie, Labiénus veut lui persuader de confulter l'Oracle. Voici la réponse que le Poête met dans la bouche de ce Philosophe Héros: (f) , Pourquoi 22 mg , know or can do any thing? Our fate depends

, upon your will (a).

end

In-

la

le.

en-

eà

er

d)

76

n-24-

te

7-

es

4

ıi

3

d

Sophocles reprefents the Deity to us as a fovereign Intelligence, which is the Truth, the Wisdom, and the eternal Law of all Spirits (b). Tis not, fays he, to any mortal nature, that laws owe their origin. They come from above. They come down from Heaven itself. The Olympian Jupiter alone is the Father of them.

Pindar fays (c), that Chiron taught Achilles to adore fove, who lances the thunder, as superior

to all the other Deities.

Plautus introducet an inferior Deity speaking in this manner (d): " I am a Citizen of the celestial " City, of which Jupiter, the Father of Gods and " Men, is the Head. He commands the Nations, and sends us over all Kingdoms to take an account of the conduct and actions, the piety and virtue of Men. In vain do Mortals endeavour to bribe him with their oblations and sacrifices. They lose their pains, for he abhors the worship of impious persons.

" O Muse, says Horcace, pursuant to the custom " of our ancestors, celebrate first the Great Fove, " who rules over Gods and men, the earth, the " seas, and the whole Universe. There is nothing " greater than he, nothing that is like, nothing

, that is equal to him (e).

I shall conclude my quotations out of the poëts with a surprising passage of Lucan. When Cato, after crossing the desarts of Lybia, arrives at the Temple of Jupiter Ammon, Labienus is for persuading him to consult the Oracle. Upon which occasion the poët put this answer into the mouth of that philosophical Hero:,, (f) Why do you.

(h) In O.der Tyran.

<sup>(</sup>a) Eurip. Surfle. Al. 3 4 733 . &c. Edit Cant.

<sup>(</sup>c) Tyth. Ode 6. p. 265. Ed. Ozen.

<sup>(</sup>e) Itat. Rudens.

<sup>(</sup>c) Lib. 1. Ode 12.

<sup>11</sup> Lnear Ml. 9. v. 166.

, me propofes - vous , 6 Labienus , de demander à l'O. , racle fi l'on doit mieux aimer mourir libre les armes à , la main , que de voir la Tyrannie triompber dans ja Pa-, trie? fi cette vie mortelle n'eft que le retardement d'u-, ne immortalité beureuse ? si le crime peut nuire à , un bomme de bien? fi la vertu ne nous rend point fu-, perieurs aux malbeurs , & fi la vraye gloire dépend ,, des succès? Nous scavons deja ces verites, & l'O. , racle ne peut pas nous faire des réponses plus claires. , que celles que Dieu lous fait à tout moment dans le , fond de notre cœur. Nous sommes tous unis à la , Divinité, elle n'a pas besoin de paroles pour se faire , entendre, & elle nous a dit en naiffant tout ce que , nous avons besoin de scavoir. Elle n'a pas choisi les , Sables arides de la Lybie pour y ensevelir la vérité, ,, afin qu'elle ne soit entendue que d'un petit nombre ,, de personnes. Elle se fait connoître à tous. Elle , remplit tous les lieux, la Terre, la Mer, l'Air, le , Ciel. Elle babite surtout dans l'ame des justes. 22 Pourquoi la chercher plus loin?

99

29

22

"

99

99

27

27

"

"

an

Io

y

W

W

V

33

,

81

27

Passons des Poëtes aux Philosophes, & commençons par Thalès Milisien, Chef de l'École Ionique. (a) Il vivoit plus de six cens ans avant l'Etre Chrétienne. Nous n'avons aucun de ses ouvrages; mais voici quelques unes de ses maximes, qui nous ont été conservées par les Auteurs les plus respectables de l'Antiquité.

"Dieu est le plus ancien de tous les Etres. Il a " produit l'Univers plein de merveilles. (b) Il est l'Intelli-" gence qui a débrouillé le Chaos. (c) Il est sans commence-" ment & sans fin, & rien ne lui est caché. (d) Rien ne peut " résister à la force du Destin; mais ce Destin n'est autre " que

Pour les Notes Voyez pag. 189.

, you Labienu: , propose to me to ask the Oracles whether we should chuse to die in a state of free-" dom with fwords in our hands, rather than fee Ty-" ranny enflave our Country? whether this mortal " life be only a remora to a more lafting one? , whether violence can hurt a good man? whether " virtue does not make us superior to misfortunes. , and whether true glory depends upon fuccess? , We know these truths already, and the Oracle " cannot give us clearer answers than what God , makes us feel every moment in the bottom of n our heart. We are all united to the Deity. He , has no need of words to convey his meaning , to us; and he told us at our bitth every thing , that we have occasion to know. He hath not " chosen the parched fands of Lybia to bure truth ,, in those defarts, that it might be understood only , by a small number. He makes himself known , to all the world, he fills all places, the earth, , the fea, the air, the heavens. He makes his , particular abode in the foul of the just. Why , then should we feek him elsewhere?

Let us pas from the poet to the philosophers, and begin with Thales the Milesian, Chief of the Ionick School (a), who lived above six hundred years before the birth of Christ. We have none of his works now left; but we have some of his maxims, which have been transmitted down to us by the most

venerable writers of antiquity.

"God is the most ancient of all Beings. He is

"the Author of the Universe, which is full of

"wonders (b). He is the Mind which brought the

"Chaos c ut of confusion into order (c). He is

"without beginning and without ending, and

"nothing is hid from him (d). Nothing can resist

"the force of Fate; but this Fate is nothing but the

"immuta-

e

3

e

e

١.

13

5

us

re

25

<sup>( )</sup> Fior. Ohm. 50.

<sup>( )</sup> Dior. Last Vita. That lib. 1.

<sup>(</sup>c) Cicero de Nat. Deor lib. 1. p. 1113, Ed. Arif. 1661

<sup>(</sup>a) St Clement. Alex. Strom. 5.

, que la raifon immuable , & la puiffance éternelle de ,, la Providence. (a)

Ce qu'il y a de plus surprenant en Thales, c'est sa definition de l'ame. Il l'appelle , un Principe , ou une .. Nature qui fe meut elle - meine (b) , pour la diftin-" guer de la Matiere.
Pythagore (c) est le second grand Philosophe après Tha-

fir

aft

me of

un

led

of

he

"

,, 1

" I

" f

" t

" f

" l

,, t

,, C

, h

,, e

,, 17

wer

rues

(:

les, & le Chef de l'Ecole Italique.

On feait l'abstinence , le filence , la retraite & la grande pureté de mœurs qu'il éxigeoit de ses disciples. Il avoit fenti que l'efprit feul ne peut atteindre à la connoissance des choses Divines, à moins que le cour ne foit épure de ses paffions. Voici les idées qu'il nous donne de la Divinité.

" Dieu n'est ni sensible , ni passible : mais invisible, , purement intelligible (d), & fouverainement intelli-, gent. (e) Par jon corps il reffemble à la lumiere , & par , fou ame à la verité. (f) Il eft l'Efprit universel qui pt , nêtre , & qui fe repand par toute la Nature. Tous les , Etres reçoivent leur vie de lui. (g) Iln'y a qu'un feul , Dieu , qui n'est pas , comme quelques-uns se l'imagi-, nent , place au deffus du monde , bors de l'enceinte de , l'Univers : mais etant tout entier en foi , il voit tous , les Etres qui remplissent son immensité. Principe , unique , lumiere du ciel , Pere de tous , il produit , tout , il arrange tout , il eft la raifon , la vie , &k nouvement de tous les Etres (h)

enseignoit qu'outre le premier Principe, il y avoit trois fortes d'Intelligences , les Dieux, les Héros, & les Ames. (i) Il regardoit les premiers

Pour les Notes Voyez pag. 191.

" immutable Reason, and eternal Power of Provi-

" dence (a).

á

1

1-

ie

15

3

it

le

٠,

,

75

What is still more surprising in Thales, is his definition of the soul: He calls it a ,, felf moving ,, Principle (b), thereby to distinguish it from , Matter.

Pythagoras (c) is the fecond great philosopher

after Thales, and chief of the Italick School.

Every body knows the abltinence, filence, retirement, and great purity of morals which he required of his disciples. He was very sensible, that human understanding alone could never attain to the knowledge of divine things, unless the heart was purged of its passions. Now these are the notions which

he has left us of the Deity.

"God is neither the object of fense, nor subject to passion; but invisible, only intelligible (d), and supremely intelligent (e). In his body he is like the light, and in his soul he resembles truth (f). He is the universal Spirit that pervades and dissible fuseth itself over all Nature. All beings receive their life from him (g). There is but one only God, who is not, as some are apt to imagine, seated above the world, beyond the orb of the Universe; but being hemself all in all, he sees all that beings that fill his immensity. The only principle, the light of heaven, the Father of all, he produces every thing, he orders and disposes, every thing; He is the reason, the life, and the motion of all Beings (h).

He taught that besides the first Principle, there were three forts of intelligent beings, Gods, Herees, and Souls (i). He considered the first as

the

( ) Seo's Eecl Plyf. cap. 3,

(c) Flor. Olymp. 60. (...) Plut. Vita Nume.

(e) Lad Inf lib. 5.

<sup>( )</sup> Plut. de Plat. Phil. lib. 4. cap. 2. Stob. Ecel Phys. cap. 40.

<sup>(</sup>e) Diog. Laert. lib. 12. () Vita Pyth. Porphyr.

<sup>(</sup>h) Co.ats. 1. ad Grec. p. 18. St. Jeft. (i) Dieg. Lairt, lib. 8.

ce, les Ames bumaines comme les moins parfaites des fubstances raisonnables, & les Héros comme des êtres mitoyens placés entre les deux; pour élever les Ames à l'union Divine (a).

the

ma

ce

be

to

15

ha

th

it ma

afc

Pr

fpi

to

no

W

is

is

be

ou

to

"

22

22

CO

eti

of in

Il nous represente ains l'Immensité comme remplie d'Esprits de différens ordres. (b) Thalès avoit la même idée. Ces deux Sages avoient puise cette doctrine en Egypte, où l'on croyoit que c'étoit borner la Puissance Divine, que de la supposer moins séconde en Intelligen-

ces, qu'en objets materiels.

C'est-là le vrai sens de cette sameuse expression attribuée aux Pythagoriciens, que l'Unité a éte le Principe de toutes choses, & que de cette Unité ctoit sortie une Dualite infinie. On ne doit pas entendre par cette Dualite les deux Principes de Manès; mais un Monde d'Intelligences & de Corps, qui est l'esset dont l'Unité est la cause. C'est là le sentiment de Porphyre. (c) Il doit être préséré à celui de Plutarque, qui vent attribuer à Pythagore le système Manichéen, sans en donner aucune preuve.

Pythagore definissoit l'Ame comme Thalès, un Principe qui se meut lui-même (d). ,, Il soutenoit de plus ,, qu'en sortant du corps, elle se réunit à l'Ame du ,, Monde (e); qu'elle n'est pas un Dieu, mais l'ouvrage ,, d'un Dieu éternel (f), & qu'elle est immortelle à ,, cause de son principe (g).

Ce Philosophe croyoit que l'homme était composé de trois parties: de l'Esprit pur, d'une matiere éthérée, qu'il appelloit le char subtil de l'Ame, & d'un corps mortel ou grosser. Il étoit encore redevable de cette idée aux Egyptiens, qui l'avoient donnée peut-être aux Hobreux,

Pour les Notes Voyez pag. 193.

the unalterable Images of the Sovereign Mind; human fouls as the least perfect of reasonable substances; and Heroes as a fort of middle beings placed between the two others, in order to raise up Souls to the divine union (2).

Thus he represents to us the Divine Immensity as filled with Spirits of different orders (b). Thales had he same notion. a notion which those two philosophers had learned in Egypt, where they thought is was to thint the Divine power to suppose it less productive in intelligent beings, than in material ones.

This is the true sense of that samous expression ascribed to the Pythagoreans, that Unity was the Principle of all things, and that from this Unity there sprung an infinite Duality. We are not by this Duality to understand two Persons of the Christian Trinity, nor the two Principles of the Manichees: but a world of intelligent and corporeal substances, which is the effect whereof Unity is the cause. This is the sentiment of Porphyry, (c) and it ought to be preserved before that of Plutarch, who is for ascribing the Manichean system to Pythagoras, without producing for it any proof.

1

90 50

ıŝ

n

1.

1

Ú.

il

el

II.

t,

out producing for it any proof.

Pytbagoras agreed with Tbales in defining the Soul to be a felf-moving Principle (d). " He maintained " further, that when it quits the body, it is re" united to the Soul of the World (e); That it is " not a God, but the work of an eternal God (f). " and that it is immortal on account of its prin" ciple (g).

This Philosopher was of opinion, that Man was composed of three parts, of a pure Spirit, of an ethereal matter, which he called the fubtile vehicle of Soul, and of a mortal or gross body. He was indebted likewise for this notion to the Egyptians, from whom 't is likely the Hebrews have

(a) Hierock. Com. in Carm. Aurea Tyh. ( ) Lert. de lyth. Cis. de Lez. l. 2. 2. 1197. (c) Purchyr. Vica P,th.

<sup>(</sup>d) Plut. Plac. Phil. 1 4. can 2. (c) Ci.er. de Sene? c. 21. (f) Id. de Nut. Dear. 1. 2, (1) Tufe. lib. 1. & de Confol. p. 1300.

dont la Théologie distingue l'Esprit (a) pur , le Corps (b)

lear

Spin

10

bec

anii

35 (

ima

to l

alw

the

Th

tho

An

in :

the

tha

He

in

Spi

to

Ely

of

pur

the

Th

99

37 27

fec

its

pa W

Ĩ!

celefte, & le Corps (c) terrestre.

Les Pythagoriciens appellent souvent le charsubtil ou le corps céleste, l'Ame, parcequ'ils la regardent comme la vertu active qui anime le corps terrestre. C'est ce qui fait croire à ceux qui n'approfondissent point leur Philosophie, qu'ils regardoient la substance pensante comme matérielle. Rien n'est plus faux. Ils distinguoient toujours entre l'entendement ou l'Esprit pur, & l'Ame ou le Corps éth r en. Ils regardoient l'un comme la source de nos pensées, l'autre comme la cause de nos mouvemens, & les croyoient deux substances différentes. Anaxagore, comme nous verrons bientôt, redressa cette erreur.

Les anciens Poëtes Grecs avoient déguifé cette opinion. Ils appelloient le corps céleste le Simulacre, l'Image ou l'Ombre, parcequ'ils s'imaginoient que ce corps subtil, en descendant du Ciel pour animer le corps terrestre, en prenoit la forme, comme la fonte prend celle du moule où on la jette. Ils disoient qu'après la mort, l'Esprit revêtu de ce char subtil s'envoloit vers les régions de la Lune, où ils avoient placé les Champs Elifées, Selon eux, il arrivoit - là une seconde mort par la separation de l'Esprit pur d'avec jon char. L'un se reuniffoit aux Dieux, & l'autre restoit dans le sejour des ombres. ,, C'est pour cela qu'Ulife dit dans l'Odyffee, , qu'il apperçut dans les Champs Elisées le divin Her-, cule, c'est à-dire son image, continue le Poëte; , car pour lui il eft avec les Dieux Immortels , & affifte a deurs festins (d).

Pythagore n'adoptoit point la fiction poëtique de la feconde mort. Il enseignoit que le pur Esprit & son char subtil étant nés ensemble, étoient inséparables, & retournoient après la mort à l'Astre d'où ils étoient descendus.

Pour les Notes, Voyez pag. 195.

.

A

17

te

1-

,

nie

e

e

,

learned in their Divinity to diffinguif the pure (1) Spirit, the animal (b) Soul, and the terrestrial (c) Body.

The Pythagoreans speaking of the subtile vehicle or the celestial body, frequency call it the Soul; because they consider it as the active power which animates the terrestrial body. This has made such as do not thoroughly understand their Philosophy, imagine, that they believed the thinking Substance, to be material; whereas nothing is more false. They always distinguished between the Understanding or the pure Spirit, & the animal Soul or ethereal Body. They considered the one as the source of our thoughts, the other as the cause of our motions. They believed them to be two different substances. Anaxagoras, as we shall soon see, rectified this error.

The old Greek Poëts had dreffed up this opinion in a different guife. They called the ethereal body. the Image, or the Shadow; because they fancy'd that this subtile body, when it came down from Heaven to animate the terrestrial body, assumed its firm, just as melted metal takes that of the mold in which it is cast. They faid, that after death, the Spirit still clothed with this subtile vehicle, flew up to the regions of the Moon, where they placed the Elyfian fields. And there, as they imagined, a fort of fecond death enfued by the feparation of the pure Spirit from its vebicle. The one was united to the Gods, the other staid in the abode of the Shades. This is the reason why Ulysses says in the Odysseis, , That he faw in the Elyfian fields the divine Her-, cules ; i. e. his Image , fays the Poet; as for , him, he is with the immortal Gods, and affifts ,, at their banquets (d).

Pythagoras did not adopt the poëtick fiction of a fecond death. He held, that the pure Spirit, and its subtile vehicle being born together, were inseparable, and returned asther death to the Star from

whence they descended.

(a) Πνευμα. (b) Ψυχή. (c) Σώμα. (d) Θοχή: 1. 11. 2. 167.

Je ne parle point ici de la Métempsycose; elle ne regardoit que les Ames qui s'étoient dégradées & corrompues dans les corps mortels. J'en parlerai dans la se-

on

col

the

th

the

29

99

27

\*9

In

the

aft

ne

th

co

th

du

U

A

pl

"

22

"

22

"

"

conde partie de ce Discours.

Je finis l'article de Pythagore par le sommaire que Saint Cyrille fait de la doctrine de ce Philosophe., Nous, voyons clairement, dit ce Pere, que Pythagore soute, noit qu'il y avoit un seul Dieu, principe & cause, de toutes choses, qui éclaire tout, qui anime tout, de qui tout émane, qui a donné l'être à tout, & qui, est l'origine du mouvement (a).

Après Pythagore vient Anaxagore (b), de la Secte Jonique, ne à Clazomène, & maître de Periclès, Héros Athénien. Ce Philosophe fut le premier après Thalès dans l'Ecole Jonique, qui sentit la nécessité d'introduire une souveraine Intelligence pour la formation de l'Univors. Il rejetta avec mepris, & refuta avec force la doctrine de ceux qui soutenoient que la Nécessité (c) aveugle, & les mouvemens fortuits de la matière avoient produit le monde. Il tâcha de prouver qu'une Intelligence pure & sans mélange préside à l'Univers.

Selon le rapport d'Aristote, les raisonnemens d'Anaxagore étoient sondés sur ces deux principes: 1.,, que l'idée
,, de la matiere ne renfermant pas celle de sorce, le
,, ouvement ne peut pas être une de ses propriétés. Il
,, faut, par conséquent, disoit-il, chercher ailleurs la
,, cause de son activité. Or ce principe actif, en tant
,, que cause du mouvement, il l'appelloit l'Ame,
, parcequ'il anime l'Univers (d.)

2. ,, Il distinguoit entre ce Principe universel , du mouvement, & le Principe pensant, il

Pour les Notes, Voyez pag. 197.

I do not speak here of Transmigration, which only related to fuch Souls as were degraded and corrupted in mortal bodies. I shall treat of it in

the fecond part of this Discourse.

5

,

5

1

ŧ

1

I cannot conclude this article of Pythagoras better than with the fummary which St. Cyril gives us of the doctrine of this Philosopher. , We see plainly, , fays that father , that Pythagoras maintained , , that there was but one God, principle & cause , of all things, who enlightens every thing, who ,, animates every thing, from whom every thing " proceeds, who has given being to all things,

, and is the fource of all motion (a)

After Pythagoras comes Anaxagoras (b) of the Imick Sect, born at Clazomena, & master to Pericles the Athenian Hero. This Philosopher was the first after Thales in the Ionick School who perceived the necessity of introducing a supreme Intelligence for the formation of the Universe. He rejected with contempt, & with great strength of reason resuted the doctrine of those who held, that (c) a blind Necessity, & the casual motions of matter had produced the World. He endeavoured to prove, that a pure & uncompouded Spirit presides over the Universe.

According to Aristotle's account, the reasoning of Anaxagoras was founded upon these two principles: , I. That the idea of matter not including that , of active force, motion could not be one of its " properties. We must therefore, faid he, seek " fomewhere else to find out the cause of its acti-" vity. Now this active principle, as it was the cau-" fe of motion, he called the Soul, because it animates the Universe. (d).

,, 2. He diftinguifhed between this univerfal , principle of motion, & the thinking Principle

<sup>(</sup>a) St. Cyril. contra Julian. Lib. 1. p. 85.

<sup>(</sup>b) Flor. Olymp. 30.

c) Plut. Vita Peric.

<sup>(</sup>d) Arift. de Anim. lib. 1. cap. 2. p. 619. Ed. Paris 1629.

on il appelloit ce dernier l'Entendement (a). Il ne voyoit on rien dans la matiere qui fût jemblable à cette propriété; de-là il conclusit qu'il y avoit dans la Nature ne une autre substance, que la matiere. Mais il appetoit que l'Ame & l'Esprit étoient la même substance, qu'on distinguoit selon les opérations, & que de toutes les Essences, elle étoit la plus simple, la plus pure, & la plus exempte de mélange.

"

,, 1

,, 1

99

99

ber

Go

8

the

ger

all

De

bu

of

th

me

th

01

m

to

CT

te

01

di

0

C

C

C

Ce Philosophe passoit à Athènes pour un Athée, parcequ'il nivit que les Astres & les Planètes sussent des Dieux (b). Il soutenoit que les premiers étoient des Soleils; & les autres des Mondes habitables. Le Système de la plu-

ralité des Mondes est très - ancien.

Platon (c) accufe Anaxagore d'avoir explique tous les Phénomènes de la Nature par la Matiere & le Mouve-Descartes n'a fait que renouveller ce sentiment. It me femble que c'est avec grande injustice qu'on attaqueroit le Philosophe de Clazomene, ou son imitateur, puifque l'un & l'autre pose pour principe que le mouvement n'eft pas une propriété de la matiere, & que les loix du mouvement sont établies avec connoissance & deffein. En suppefant ces deux principes, il me parolt que c'est avoir une idée plus noble & plus digne de la Divinité, de foutenir qu'étant présente à son ouvrage, elle donne la vie, l'être & le mouvement à toutes les créatures; que d'imaginer avec les Péripatéticiens des Intelligences jubalternes , des formes substantielles , des Etres mitoyens & indefinissables , qui produisent tous les différens arra gements de la matière. Aristote & fin Ecole en multipliant les caufes fecondes, ont dérobe à la Caufe premiere sa puissance & sa gloire.

Socrate (d) suit de près Anaxagore. On dit vulgairement qu'il a été Martyr de l'Unité Divine, pour avoir refuje

Pour les Notes, Voyez pag. 199.

"which last he called the Understanding (a). He saw, nothing in Matter that had any resemblance to this property; and from thence he inserted, that there was in Nature another substance besides, matter. But he added, that the Soul & Spirit were one & the same substance, distinguished by us only in regard of its different operations, & that of all essences, it was the most simple, the most pure, & the most exempt from all mixture & composition. This Philosopher passed at Athens for an Atheist, because he denied that the Stars and Planets were Gods (b). He maintained, that the first were Suns, & the latter habitable Worlds. So very ancient is the System of a plurality Worlds, which has been

generally thought to be modern.

ort

70-

tu-

4-

ıb.

ne

la

2.

in

6

11-

les

10-

ıt,

0-

r,

e-

es

3

la

٠,

es

25

25

u

3

Plato (c) accuses Anaxagoras of having explained all the Phanomena of Nature by Matter & Motion. Descartes has only revived this opinion. I cannot but think it very unjust to attack the Philosopher of Clazomena or his follower on this account, fince they both lay it down for a principle, that motion is not a property of matter, & that the laws of motion are fettled with thought & defign. Suppofing thefe two principles, he gives us a nobler idea, & one every way more worthy of the Deity, who maintains, that God being always himfelf prefent to his work, gives life, being & motion to all creatures, than he who imagines with the Peripateticks, that certain inferior Spirits, fubftantial forms, or middle beins, which they cannot define, produce all the various modifications & arrangements of matter Aristotle & his School, by multiplying second causes have in some measure deprived the first cause of his power & glory.

Socrates (d) follows close after Anaxagoras. The common notion is, that he was a Martyr for the unity of the Godhead, in having refused

<sup>(</sup>a) Ibid. pag. 620.

<sup>(</sup>b) Plit. de Ligib. l. 10. p. 386. (c) Plat. in Phad. p. 73.

<sup>(</sup>c) Flor. Ohmo. 90.

fusé son hommage aux Dieux de la Grèce; mais c'est une erreur. Dans l'apologie que Platon fait de ce Philosophe, Socrate reconnost des Dieux subalternes, & enseigne que les Astres & le Soleil sont animés par des Intelligences, auxquelles il faut vendre un culte divin. Le même Platon dans son Dialogue sur la Sainteté (a) nous apprend que Socrate ne sut point puni pour avoir nié qu'il y est des Dieux inférieurs, mais parcequ'il déclamoit bautement contre les Poëtes qui attribuoient à ces Divinités des passions bumaines & des crimes énormes.

1

1

2

En supposant plusieurs Divinités inférieures . Socrate n'admettoit cependant qu'un feul Principe éternel. X nophon rous a laiffe un excellent abrègé de la Thio. logie de ce Poilojophe. C'est peut-être le plus important morceau qui nous refte de l'Antiquité. Il contient les entretiens de Socrate avec Ariftodeme, qui doutoit de l'existence de Dieu. Socrate lui fait remarquer d'abord tous les caractères de deffein, d'art & de fageffe répandus dans l'univers, & furtout dans la mécanique du corps bumain. (b) " Croyez-vous, dit - il enfuite à " Aristodeme, croyez-vous que vous soyez le feul être , intelligent? Vous jeavez que vous ne poffédez qu'une petite parcelle de cette matiere qui compose le monde, , une petite portion de l'eau qui l'arrose, une étincelle .. de cette flamme qui l'anime. L'intelligence vous appar-, tient elle en propre ? L'avez-vous tellement retirée , & renfermée en vous-même, qu'elle ne fe trouve , nuile part ailleurs? Le bazard fait-il tout, fans qu'il y ait aucune sagelse bors de vous?

Aristodème ayant replique qu'il ne voyoit point ce sage Architetie de l'Univers, Socrate lui répond: .. Vous ne voyez pas non plus l'ame qui gouterne votre corps, & qui règle tous ses mouvemens; vous pourriez aussi-bien conclure que vous

Pour les Notes, Voyez pag. 201.

ne

0-

i-

line

nd

lit e-

és

e L

it 's

d

-

à

to pay his homage to the Gods of Greece; but it is a mistake. In the apology that Plato makes for this Philosopher, Soceates acknowledgeth certain subordinate Deities, & teaches that the Stars and the Sun are animated by Intelligences who ought to be worf hipped with divine honours. The same Plato in his Dialogue upon Holiness, (a) tells us, that Socrates was not punished for denying that there were inferior Gods, but for declaiming openly against the Poëts, who ascribed humain passions and enormous crimes to those Deities.

Socrates however, whilft he supposed several inferior Gods, admitted all the while but only one eternal Principle. Xenopbon has left us an excellent abridgment of the Theology of that Philosopher. 'T is perhaps the most important piece we have lest of antiquity. It contains the conversation of Socrates with Aristodemus, who doubted of the existence of God. Socrates makes him at first take notice of all the characters of defign, of art, & of wisdom that appear all over the universe, & particularly in the mechanism of the human body. ,, (b) Do you be-,, lieve, fays he then to Aristodemus, can you believe , that you are the only intelligent being? You , know that you poffefs but a little particle of that , matter which composes the world, a finall por-, tion of that water which moistens it, a spark of , that flame which animates it. Is understanding , peculiar to you alone? Have you to engroffed & , confined it to yourfelf, that it is to be found no , where elfe? Does blind chance work every thing, , & is there no fuch thing as wisdom besides what you have?

Aristodemus having reply'd, that he did not see that wise Architect of the Universe; Socrates answers him, ,, Neither do you see the soul which go, verns your own body, and regulates all its, motions: you might as well conclude, that you

<sup>(</sup>a) Plat. Entych- pag 5. 6. 6.

<sup>3)</sup> Xan. Mam, Soc. Ed. E.gl. 1579- lb. 1. pag. 573.

,, ne faites rien avec dessein & raison, que de soutenir, que tout se fait par bazard dans l'Univers.

Aristodème ayant reconnu un Etre souverain, doute cependant de la Providence, parcequ'il ne comprend pas comment elle peut tout voir à la fois. Socrate lui replique: "Si l'Esprit qui réside dans votre corps le meut "Si le dispose selon sa volonté, pourquoi la Sagesse "Souveraine qui préside à l'Univers, ne peut-elle pas aussi régler tout comme il lui platt? Si votre eil peut voir les objets à la distance de piusieurs stades, pourquoi l'eil de Dieu ne peut-il pas tout voir à la pois? Si votre Ame peut penser en même tems à ce qui est à Athènes, en Egypte, & en Sicile, pourquoi la Sagesse Divine ne peut-elle pas avoir soin de ptout, étant présente partout à son ouvrage?

Socrate sentant enfin que l'incrédulité d'Aristodème venoit plutôt de son cœur que de son esprit, conclud par ces paroles: "O Aristodème, appliquez vous sin", cèrement à adorer Dieu, il vous éclairera, & tous
", vos doutes se dissiperont bientôt!

Platon (\*), disciple de Socrate, suit les mêmes principes. Il vivoit dans un tems où la doctrine de Démocrite avoit fait de grands progrès à Athènes. Le dessein de toute sa Théologie, est de nous donner des sentimens nobles de la Divinité; de nous montrer que les Ames n'ont été condamnées à animer des corps mortels que pour expier les sautes commises dans un état précédent; & d'enseigner enfin que la Religion est le seul moyen de nous retablir dans notre premiere grandeur. Il méprise tous les dogmes de la superstition Athénienne, & tâche d'en purger la Religion. Le principal obje de ce Philosophe est l'homme immortel. Il ne parle de l'homme politique, que peur montrer que le plus court chemin de l'immor-

Pour la Note, Voyez pag. 203.

,, do nothing your felf with defign and reason, as

, ce in the Univerfe.

Aristodemus at length acknowledging a supreme Being, is still in doubt as to Providence; not being able to comprehend how the Deity can fee every thing at once. Socrates replies: ,, If the Spirit that refides in your body moves and disposes it at its , pleafure, who fhould not that Sovereign Wifdom , which prefides over the Universe, be able like-" wife to regulate and order every thing as he pleafes? , If your eye can fee objects at the distance of fe-, veral furlongs, why should not the eye of God be able to fee every thing at once? If your Soul , can think at the fame time upon what is at ,, Athens, in Egypt, & in Sicily; why should not , the Divine Mind be able to take care of every , thing, being every where present to his work? Sacrates perceiving at last that the infidelity of Aristodemus did not arise so much from his reason as from his heart, concludes with these words: , O Aristodemus, apply yourself fincerely to worf hip , God · he will enlighten you, & all your doubts , will foon be removed!

Plato (\*), a disciple of Socrates, follows the same principles. He lived at a time when the doctrine of Democritus had made great progress at Athens. The design of all his Theology is to give us noble sentiment of the Deity; to thew us that Souls were condemned to animate mortal bodies, only in order to expiate saults they had committed in a pre-existent state; and in sine, to teach that Religion is the only way to restore us to our first glory and perfection. He despites all the tenets of the Athenian superfiction, and endeavours to purge Religion of them. The chief object of this Philosopher is man in his immerial capacity. He speaks of him in his poli-

tick one, only to fhew that the fhortest way to immor-

'immortalité est de remplir pour famour du beau les

in

th

C

iı

fi

d

h

i

1

devoirs de la société civile.

Platon, dans un de ses Dialogues, définit Dieu, la Cause productrice qui fait éxister ce qui n'étoit pas auparavant (a). Il semble par là qu'il ait eu une idée de la création. La Matiere, selon lui, n'étoit éternelle que parcequ'elle étoit produite de tout temps. Il ne l'a jamais regardée comme indépendante de Dieu, ni comme une émanation de sa substance, mais comme une véritable production (b). Il est vrai que dans son Timée Locrien (c) il appelle quelquesois la substance divine une matiere incréée; mais il la distingue toujours de l'Univers sensible, qui n'en est qu'un effet & une production.

Il n'est pas surprenant que Platon aide de la seule lumiere naturelle ait connu la création. Cette vérité squelqu'incomprébensible qu'elle paroisse à l'entendement sini ne renferme aucune contradiction. En effet quand Dieu crée, il ne tire pas l'être du néant, comme d'un sujet sur lequel il opère; mais il fait éxister ce qui n'étoit pas précédemment. L'idée de puissance infinie suppose nécessairement celle de pouvoir produire de nouvelles substances, aussi-bien que de nouvelles formes. Faire éxister une substance qui n'éxistoit pas auparavant, ne parott pas plus inconcevable que de faire éxister une forme qui n'étoit pas auparavant; puisque dans l'un E dans l'autre cas on produit un Etre nouveau. Ce passage du n'ant à l'être embarasse également dans tous les deux.

Pour les Notes, Voyez pag. 205.



immortality is to discharge al the duties of civil and focial life for the love of virtue.

Plato in one of his Dialogues defines God, the efficient Caufe which makes things exist that had no beings before (a) A definition which flews that he had an idea of the creation. Matter, in his way of thinking, was not eternal in any fense but as it was created from eternity. He never thought it either independent upon God, or any emanation of his fubstance, but real production (b). Speaking indeed of the Divine substance in his Timœus Locrus, he calls it an uncreated matter (c); but he distinguishes it always from the sensible Universe, which he con-

fiders merely as an effect and a production.

Nor is it furprifing that Plate, who had only the light of nature to instruct him, should be convinced of the creation. That truth [however incomprehensible it may appear to finite minds does yet imply no contradiction. In reality, when God creates, he does not draw a being out of nothing, as out of a subject upon which he works; but he makes fomething exist which did not exist before. The idea of infinite power necessarily supposes that of being able to produce new substances, as well as news forms. To make a substance exist which did not exist before, has nothing in it more inconceivable than the making a form exist which was not before; for in both cases there is a new being produced; and whatever difficulties there are in conceiving the passage from nothing to being, they are as puzzling in the one as in the other.

(1) Ποιητιών πάσαν έφαμεν είναι δύναμιν, ή τις αν מודום עון יודמה דסוֹה שח שפסדבףסט שהנו טבבפסט עון עבם שמו. Plat. Sopieft p 185. Ed. Franc 1602.

(b) Cu Tufe. Quaft. lib. 1. p. 1059. Pollumufne dubitere quin mundo præsit aliquis Effector ut Platoni videtur,

vel Moderator tane operis ut Ariftot-li placet?

(C) Ideau whan our fitton te exponen threws. Plat. T.m. Loc pag. 1089.

Or comme on ne nie pas qu'il y ait une force mouvante, quoiqu'on ne conçoive pas comment elle agit; de même il ne faut pas nier qu'il y ait une puissance créatrice, parceque nous n'en avons pas une idée claire.

26

00

97

"

fo

q

99

99

C

f

C

f

Revenons à Platon. (a) ,, Il appelle Dieu le souve-,, rain Architette qui a créé l'Univers & les Dieux, , & qui fait tout ce qu'il lui platt dans le Ciel, sur la

.. Terre , & aux Enfers.

Il considère la Divinité dans sa solitude éternelle avant la production des êtres sinis. Il dit souvent d'après les Egyptiens, que cette premiere jource de la Divinité, est environnée de ténèbres épaisses; que nul mortel ne, peut les pénétrer; & qu'il ne faut adorer ce Dieu, caché que dans le silence". C'est ce premier Principe qu'il appelle en plusieurs endroits l'Etre, l'Unité, le Bien souverain; (b) le même dans le monde intelligent, que le Soleil dans le monde visible. C'est selon Platon, cette sontaine de la Divinité que les Poètes nommoient Cœlus.

Ce Philosophe nous représente ensuite le premier Etre comme sortant de son unité pour considérer toutes les différentes manieres par lesquelles il peut se dépeindre au debors. Par-là se forme dans l'entendement divin, le monde intelligible, contenant les idées de toutes choses & les vérités qui en résultent. Platon fait toujours une distinction entre le Bien suprême, & cette Sagesse qui n'en est que l'émanation. ,, Ce qui nous présente la vérité, ,, dit il, & ce qui nous donne la raison, est le bien , suprême. Cet être est la cause & la source de la , vérité (c); il l'a engendrée semblable à lui même. , (d) Comme la lumière n'est pas le Soieil, mais son , émanation; de même, la l'érité n'est pas le premier , Principe, mais son émanation. Comme le Soleil non-

Pour les Notes, Voyez pag. 207.

As therefore it cannot be denied but that there is a moving power, though we do not conceive how it acts: so neither must we deny that there is a creating power, because we have not a clear idea of it.

To return to Plate. (a) ,, He calls God the su-,, preme Architect, who created the Heavens, the ,, Earth, and the Gods, and who does whatever ,, he pleases in Heaven, in Earth, & in the Shades

" below.

He considers the Deity in his eternal solitude before the production of finite beings. He says frequently like the Egyptians, ,, That this first source, of the Deity is surrounded with thick darkness, which no mortal can penetrate, & that this in, accessible God is only to be adored by silence. T is this first Principle wich he calls in several places the Being, the Unity, the supreme Good; (b) the same in the intelligent world, that the Sun is in the visible world. T is in Plato's opinion, this fountain of the Deity that the Poëts called Calus.

This Philosopher afterwards represents to us this first Being as fallying out of his unity to consider all the various manners by which he might reprefent himself exteriorly, & thus the intelligible world, comprehending the ideas of all things, & the truths which result thence, was formed in the Divine understanding. Plato always distinguishes between the supreme Good, & that Wisdom which is only an emanation from him. " That which! offers us , truth , fays he, & that which gives us reason is , the supreme Good. He is the cause and source , of Truth (c) He hath begotten it like himself. , (d) As the light is not the Sun, but an , emanation of it; fo Truth is not the first Principle, but his emanation. As the Sun not , only

<sup>(</sup>a) P!st. de Rep. Lb. 10. 9 749. (b) De Rep. L. 6 p. 686.

<sup>(</sup>d) Ihid. Τέτον τοίνεν Φαναί με λέγειν τον τε αγαθον έγεννησεν έπωτε.

,, seulement éclaire les corps, & les rend visibles, mais , encore qu'il contribue à leur génération & à leur , accroissement; de même le Bien suprême fait non seu-, lement connoître les créatures, mais il leur donne , aust leur être & leur existence'. C'est cette émanation qu'il appelle Saturne, ou le fils de Cœlus.

Il considère enfin la Cause productrice comme animant l'Univers & lui donnant la vie & le mouvement. Dans le Dixième Livre de ses Loix (a) il prouve que la cause du mouvement ne peut pas être corporelle, parceque la matiere n'est point active par elle-même; & suppose un autre principe pour la mouvoir. Il nomme ce premier Moteur l'Ame du Monde & suppose suppose un contra la que la Trinité de Platon ne renserme que trois Attributs de la Divinité, & nullement trois Personnes.

Aristote, Disciple de Platon & Prince des Philosophes Péripatéticiens, appelle Dieu,, (b) l'Etre Eternel & Vi., vant; le plus noble de tous les Etres, une substance, totalement distincte de la matiere, sans étendue, sans division, sans parties, & sans succession; qui, comprend tout par un seul acte, qui demeurant immobile en soi remue tout, & qui possède en lui-même, un bonbeur parfait, parcequ'il se connoît lui-même, & se se contemple avec un plaisir infini.

Dans sa Metaphysique il pose pour principe,, que,, Dieu (c) est une Intelligence souveraine, qui agit avec,, ordre, proportion & dessein; & qu'il est la source

" du bon, du beau, & du juste.

Dans son Traité de l'Ame, il dit, que l'Intel-, lect suprême (d) est par sa nature le plus , ancien de tous les Etres, qu'il a une domination , souveraine sur tout'. Il dit ailleurs (e), que le

22 Pre

,,

2

(

225

UT

14-

ne

a-

nt

ıt.

la

e-

0.

91

15

n

, only gives light to bodies, & makes them visible, but contributes likewise to their generation & growth; so the supreme Good not only gives, knowledge to creatures, but gives them their, being and existence too", This emanation he calls Saturn, or the son of Calus.

In short, he considers the productive Cause of all things, as animating the Universe, & giving it life & motion. In the tenth book of his Laws, (a) he proves that the cause of motion cannot be corporeal, because matter is not active in its nature; & supposes another principle to put it in morion. This first Mover he calls the Soul of the World, & Jupiter, or the son of Saturn. So that it is plain from hence, that the Trinity of Plato comprehends only three Attributes of The Deity, and not three Persons.

Aristotle, Plato's disciple, & Prince of the Peripatetick Philosophers, calls God (b), the eternal
, & living Being, the most noble of all Beings,
, a Substance entirely distinct from matter, without
, extension, without division, without parts, and
, without succession; who understands every thing
, by one single act, & continuing himself immove, able, gives motion to all things, & enjoys in
, himself a perfect happiness, as knowing & contemplating himself with infinite pleasure.

In his Metaphysiks he lays it down for a principle, that God (c), is a supreme Intelligence which, acts with order, proportion & design; & is the fource of all that is good, excellent, and just.

In his Treatife of the Soul, he fays, ,, that ,, the fupreme Mind (d) is in its nature prior to all ,, beings, that he has a fovereign dominion over , all". And in other places he fays, ,, (e) that the ,, first

<sup>(</sup>a) Lib. 10. pag. 951, 952.

<sup>(</sup>b) Arif. Ed. Paris 1629. Metaph. lib. 14. cap. 7. p. 1000.

<sup>(</sup>c) Met. 14 c. 10e p. 1005. (d) Id. de Anim. l. 1. 6.7. p. 628. (e) Met. l. 1. 6.2, 3. p. 844, 845.

, toutes les formes qu'on y admire.

Ces passages prouvent qu'Aristote ne soutenoit l'éternite du monde que comme d'une émanation postérieure en nature à l'Intelligence Divine, qui étant tout acte Es toute énergie ne pouvoit pas demeurer dans l'oisiveté.

Outre cette substance premiere & éternelle, il reconnoît plusieurs autres Intelligences qui président aux mouvemens des Sphères Celestes. "Il n'y a, dit il, qu'un "seul premier Moteur & plusieurs Dieux subalternes. (a) Tout ce qu'on a ajoûté sur la forme bumaine de "ces Divinités sont des sections faites exprès pour insplication. Il faut réduire tout à une seule Substance primitive, & à plusieurs Substances subordonnées, qui gouvernent sous elle. Voilà la pure doctrine des maciens échappée du naufrage des erreurs vulgaires, & des fables poëtiques.

Cicéron vivoit dans un temps, où la corruption des mœurs, & le libertinage d'esprit, étoient parvenus à leur comble. La Sette d'Epicure avoit prévalu à Rome sur celle de Pythagore; & les esprits les plus sages en raisonnant sur la Nature Divine se contentoient de flotter entre les deux opinions, d'une Intelligence souveraine, & d'une Matiere aveugle. Cicéron, dans son Traité sur la Nature des Dieux, plaide la cause des Académiciens qui doutoient de tout. Il est à remarquer cependant qu'il resute fort bien Epicure dans son premier Livre, & que les objections qu'il fait dans son troisième comme Académicien, sont beaucoup plus soibles que les preuves sondées sur les merveilles

, first Principle is neither the Fire, nor the Earth, nor the Water, nor any thing that is he object of sense; but that a Spiritual Substance is the cause of the Universe, and the Source of all the order & all the beauties, as well as of all the motions & all the forms which we so admire in it.

These passages shew that Aristotle held the eternity of the World only in consequence of his notion that it was an emanation posterior in nature to the Divine Mind, who being all act, and all energy,

could not rest in a state of inactivity.

es

ie

Besides this sirst & eternal substance, ho acknowledges several other intelligent beings that preside over the motions of the celestial Spheres, There is, says he, but one only Mover, & several inferior Deities. (a) All that is added about the human shape of these Deities, is nothing else but siction, invented on purpose to instruct the common people, & engage them to an observance of good laws. All must be reduced to one only primitive, Substance, & to several inferior Substances, which govern in subordination to the first. This is the genuine doctrine of the ancients, escaped from the wreck of vulgar errors and poëtick sables.

Cicero lived in an age when corruption of manners & scepticism were at their height. The Sect of Epicurus had got the ascendant at Rome over that of Pythagoras; & some of the greatest men when they were reasoning about the Divine nature, thought fit to suspend their judgment and waver between the two opinions, of a supreme Intelligence & a blind Matter. Cicero, in his Treatise of the nature of the Gods, pleads the cause of every thing. It is however to be observed, that he resutes Epicurus with great force of reason in his sirst book, & that the objections which he makes in his third, as an Academick, are much weaker than the proofs which he draws from the wonders that

<sup>(4)</sup> Tout 1. 14. c. 8. p. 1003.

de la Nature, qu'il rapporte dans son second Livre, pour d'montrer l'existence d'une Intelligence souveraine.

app

cor

1

de

27

27

22

,,

"

"

"

"

21

1

Dans ses autres Ouvrages, & surtout dans son Livre des Loix, il nous dépeint, l'Univers comme une Répu, blique (a) dont Jupiter est le Prince & le Pere com, mun. La grande Loi imprimée dans le cœur de tous
, les Hommes, est d'aimer le bien public, & les mem, bres de la société comme soi-même. Cet amour de
, l'ordre est la souveraine justice, & cette justice est
, aimable par elle-même. Si l'on ne l'aime que pour
, l'utilité qu'elle procure, on n'est pas bon, mais poli, tique. La souveraine injustice, c'est d'aimer la justice
, seulement pour la récompense. En un mot, la Loi
, universelle, immuable, éternelle de toutes les Intelli, gences, est de chercher le bonheur les unes des autres
, comme les enfans d'un même pere.

Il nous représente ensuite Dieu comme une sagesse souveraine, à l'autorité de qui toutes les natures intelligentes peuvent encore moins se soustraire que les natures corporelles. "Selon l'opinion des plus sages & des plus "grands Génies, dit ce Philosophe, (b) la Loi n'est "pas une invention de l'esprit bumain, ni un établisse, ment arbitraire des Peuples, mais une suite de la "Raison éternelle, qui gouverne l'Univers.

"L'outrage que Tarquin sit à Lucrèce, continue-" t-il, n'en étoit pas moins criminel, parcequ'il n'y " avoit point encore de Loi écrite à Rome contre ces " sortes de violences. Ce Tyran manqua à la Loi éter-" nelle qui n'a pas commencé à être Loi, lorsqu'el-" le a été écrite, mais lorsqu'elle a été faite. Or " son origine est aussi ancienne que l'Esprit Divin; " car la vraie, la primitive, & la principale Loi n'est

Pour les Notes, Voyez pag. 213.

appear in Nature, which he infifts on in his fecond book, to demonstrate the existence of a su-

preme Intelligence.

In his other Works, & particularly is his Book de Legibus, he describes, the Universe (a) as a , Republick, of which Jupiter is the Prince & the , common Father. The great Law imprinted in , the hearts of all Men is to love the publick good, , & the members of the common society as themselves. This love of order is the supreme justice, , & this justice is amiable for its own sake. To love , it only for the advantages it procures us, may be , politick, but there's little of goodness in it. Tis the highest injustice to love justice only for , the sake of recompence. In a word the universal, immutable & eternal Law of all intelligent , beings, is to promote the happiness of one anometer like children of the same sather.

He next represents God to us as a sovereign Wisdom, from whose authority it is still more impracticable for intelligent natures to withdraw themselves than it is for corporeal ones., (b) According, to the opinion of the wisest and greatest Men, says this Philosopher, the Law is not an invention of human understanding, or the arbitrary constitution of Men, but flows from the eternal

, Reason that governs the Universe.

The Rape, which Tarquin committed upon Lucretia, continues he, was not less criminal in its nature, because there was not at that time any written law at Rome against such fort of violences. The Tyrant was guilty of a breach of the eternal Law, the obligation whereof did not commence from the time it was written, but from the moment it was made. Now its origin is as ancient as the Divine Intellect; for the true, the primitive, & the supreme Law

<sup>(</sup>a) Cic. de Leg. Ed. Amft. 1661. Lib. 1. p. 1188. 1189. 1190. 2191. &c. (b) Ibid. l. 2. p. 1194.

,, n'est autre que la souveraine Raison du grand Jupiter.
,, (a) Cette Loi, dit il ailleurs, est universelle, éternel.
,, le, immuable. Elle ne varie point selon les lieux &
,, les temps. Elle n'est pas différente aujourd'bui de ce
,, qu'elle étoit autresois. La même Loi immortelle règle
,, toutes les Nations, parcequ'il n'y a qu'un seul Dieu,
,, qui a enfanté & publié cette Loi.

77

tui

99

77

77

27

"

"

11

"

29

33

27

"

22

29

Quelle idée ne vous donne pas Cicéron de la Nature de l'Ame dans son Traité de la Consolation! (b), Thalès, dit il, qu'Apollon lui-même déclara le plus sage de tous les Hommes, a toujours soutenu que l'Ame est, une parcelle de la Substance Divine, & qu'elle retourne dans le Ciel sitôt qu'elle est dégagée du corps, mortel. Tous les Philosophes de l'École Italique, ont suivi ce sentiment. C'est leur doctrine constante, que les Ames descendent du Ciel, & qu'elles sont non-seulement l'ouvrage de la Divinité, mais une participation de son essence.

" Si quelqu'un doute de ces vérités, continue-t-il, il est facile de les prouver. La nature immortelle de , l'Ame est démontrée par deux propriétés que nous y reconnoissons, son activité & sa simplicité.

"Elle est active par elle-même; elle est la source de ,, tous ses propres mouvemens; elle n'a point de prin-,, cipe d'où elle emprunte sa force. Elle est par consé-,, quent une image de la Divinité, & une émanation

,, de sa lumiere. Or si Dieu est immortel, comment

"Ame qui en est une partie peut-elle périr?

"De plus, l'Ame est d'une nature simple, sans mé
"lange & sans composition; elle n'a rien de commun

"avec les Elémens, rien qui ressemble à la Terre,

"à l'Eau, à l'Air, au Feu. On ne voit dans la ma
"tiere aucune propriété semblable à la mémoire

"qui retient le passe, à la raison qui prévoit

"l'ave-

Pour les Notes, Voyez pag. 215.

" is nothing else but the sovereign Reason of the great fove. (a) This Law, says he in another place, is universal, eternal, immutable, It does not vary according to times & places. It is not different now from what it was formerly. The same immortal Law is a rule to all nations, because it has no Author but the one only God who brought

" it forth and promulged it.

e

,

.

e

f

•

s

e

e

10

le

y

le

i.

18

ı

75

ŀ

e ii What a noble idea does Cicero give us of the nature of the Soul in his Treatife of Confolation!

(b) Thales, fays he, whom Apollo himself promounced to be the wifest of all Men, always
maintained that the Soul is a particle of the Divine substance, and that it returns to Heaven as
foon as it gets rid of the mortal body to which
it is united here. All the Philosophers of the Italick
School followed this opinion. Tis their constant
doctrine that Souls come down from Heaven,
and are not only the work of the Deity, but a
participation of his effence.

If any one doubts of these truths, continues he.

"tis eafy to prove them. The immortal nature of the Soul is demonstrated by two properties which we discover in it, its activity & its simplicity.

"Tis active of itself; it is the source of all its own motions; it has no principle from whence it borrows its power: It is therefore an image of the Deity, & an emanation of his light. Now if

"God be immortal, how can the Soul perish that "is a part of him?

"Besides the Soul is of a simple nature, without any mixture or composition; it has nothing in common with the elements, nothing that resembles the Earth, the Water, the Air, or the Fire. We do not see in matter any property like the memory which retains what is passed; like the reason which foresees what is to come:

<sup>(</sup>a) Frac. of the Repub. of Cicero preserved by Lactantius; lb. 6. cap. 8. (b) Cic. de Conf. p. 1300.

l'avenir, à l'esprit qui comprend le présent. Toutes ces qualités sont divines, & ne peuvent venir que de Dieu seul. L'Ame qui sort de Dieu participe à son éternité. C'est cette espérance qui rend les Sages tranquilles aux approches de la mort. C'est cette attente qui sit boire à Socrate avec joye la coupe fatale. Les Ames ensoncées dans la matiere craignent la dissolution de ce corps, parcequ'elles ne songent à rien qu'à ce qui est terrestre. O pensée bonteuse, & qui doit faire rougir les mortels! L'bomme est la seule créature sur la terre qui soit alliée à la Divinité, & qui en ait la connoissance; cependant il est assez aveugle & insensé pour oublier son origine céleste, & pour craindre de retourner dans sa patrie.

,

9

9

2

"

f

0

li

b

33

"

??

29

"

11

"

??

27

13

Tels étoient les raisonnemens de Cicéron lorsqu'il confultoit ses lumieres naturelles, & que l'envie de faire briller son esprit ne l'engageoit plus à défendre la doctrine des Pyrrhoniens.

Ecoutons enfin Sénèque le Stotcien. Il étoit Précepteur de Néron, & vivoit dans un siècle où le Christianisme n'étoit pas assez respecté pour que les Payens en emprun-

tassent des lumieres philosophiques.

,, Il importe peu , dit-il, (a) de quel nom on ap-,, pelle la premiere Nature, & la Divine Raison qui ,, préside à l'Univers, & qui en remplit toutes les par-, ties ; c'est toujours le même Dieu. On le nomme , Jupiter Stateur, non comme difent les Historiens, , parcequ'il arrêta les Armées Romaines qui fuyoient, , mais parcequ'il est le ferme appui de tous les , êtres. On peut l'appeller Destin, parcequ'il eft la , premiere cause d'où dependent toutes les autres. Nos , Stoiciens l'appellent tantôt le Fere Bacchus, parcequ'il est la vie universelle qui anime la nature; , Hercule , parceque sa puissance est invincible; " Mercure , parcequ'il eft la Raifon , l'Ordre , & , la Sagesse éternelle. Vous pouvez lui donner autant de noms que vous voudrez, pourvil que 22 Tous , come ; or like the understanding which apprehends " what is prefent. All these qualities are divine. & " can come from none but God alone: The Soul " which proceeds from God partakes of his eternity. Tis this hope which makes wife men eafy at the " approches of death. "I was this expectation , which made Socrates drink the fatal cup with joy. " Souls funk in matter are afraid of the diffolution , of this body, because they dream of nothing but , what is terrestrial. O shameful thought such as , mortals ought to blufh at. Man is the only crea-, ture upon earth, that is allied to the Deity, or , hath any knowledge of him, & yet he is blind ,, and fenieless enough to forget his heavenly ori-" ginal, and be afraid of returning to his native " country.

Such were the reasonings of Cicero when he confulted natural light, and was not carried away by a fondness of shewing his wit to defend the doctrine

of the Scepticks.

1

7

9

.

17

31

n-

p-

ui

r-

ne

s,

les

la

Tos

-93

: 5

2:

છ

ner

7116

ing

Nero's Tutor, & lived in an age when Christianity was not in credit enough to engage the Heathens to borrow any Philosophical Principles from thence.

,, (a) 'Tis of, very little consequence, says he, ,, by what name you call the first Nature, & the " Divine Reason that presides over the Universe. , & fills all the parts of it. He is still the same God. " He is called Jupiter Stator, not as Historians say, because he stopped the Roman armies as they , were flying, but because he is the constant sup-, port of all beings. They may call him Fate, , because he is the first Cause on which all others ,, depend. We Stoicks call him fometimes Father , Bacchus because he is the universal life that ani-, mates nature; Hercules, because his power is in-, vincible; Mercury because he is the eternal Rea-, fon, Order, & Wistom. You may give him as , many names as you please, provided you ,, allow Vol. II.

<sup>(</sup>a) Senec. Ed. Answ. a Lipfio. 1632. de Benef. 1.4. p. 31 12

, vous n'admettiez qu'un feul Principe présent partout.

Sénèque considère après Platon, l'entendement divin comme contenant en soi le modèle de toutes choses, qu'il appelle les idees immuables & toutes puissantes.

Tout ouvrier, dit-il, (a) a un modèle sur lequel ; il forme son ouvrage; n'importe si ce modèle éxiste ; bors de lui devant ses yeux, ou s'il se forme en lui ; par l'effort de son propre génie. Dieu produit ainsi , au dedans de lui-même ce modèle parfait qui est la ; proportion, l'ordre & la beauté de tous les Etres.

Jupiter tel que nous le représentons dans le Capitole
Jupiter tel que nous le représentons dans le Capitole
Jupiter, le Gardien & le Gouverneur de l'Univers,
Jupiter, le Gardien & le Gouverneur de l'Univers,
L'Entendement & l'Esprit, le Maitre & l'Architette de cette grande macbine. Tous les noms lui
conviennent. Vous ne vous trompez pas en l'appellant Destin, parcequ'il est la Cause des Causes de
qui tout dépend. Voulez vous l'appeller Providence,
vous ne vous trompez point non plus : car c'est par
Ja sagesse que ce monde se gouverne. Voulez vous
l'appeller Nature, vous ne pécherez pas; c'est de lui
que tous les êtres sont nés, & c'est par lui qu'ils
respirent.

,

On ne peut lire sans admiration les ouvrages d'Epictète, d'Arrien son disciple, & de Marc Antonin. On y trouve des règles de Morale dignes du Christianisme. Ces Disciples de Zénon croyoient cependant comme ieur Maître qu'il n'y avoit qu'une seule Substance; que l'Intelligence souveraine étoit matérielle; que son essent ce étoit un pur Ether qui remplissoit tout par diffusion locale. L'erreur de ces Corporalistes ne prouve pas qu'ils aient été Athées. Une fausse idée

, allow but one fole Omniprefent Principle who fils

, all that he hath made.

Agreable to Plato's notions, he confiders the Divine understanding as comprehending in it felf the model of all things, which he stiles the immutable & almighty ideas. (a) , Every workman. , fays he, hath a model by which he forms his , work. It fignifies nothing whether this model , exitts outwardly & before his eyes, or is formed , within him by the ftrength of his own genius. So " God produces within himfelf that perfect model. , which is the proportion, the order & the beauty , of all beings.

,

ŝ

.

2

,

r

5

ı

1

1-

1.

f-

4.

ée

13

(b) ,, The Ancients , fays he in another place . , did not think Jove fuch a being as we represent , him in the Capitol and in our other buildings: " But by Jove they meant the Guardian & Governour , of the Universe, the Understanding & the Mind. , the Mafter & the Architect of this great machine. , All names belong to him. You are not in the , wrong if you call him Fate, for he is the Caufe , of Caufes, and every thing depends on him. " Would you call him Providence, you fall into no " mistake; 'tis by his wisdom that this world is " governed. Would you call him Nature, you will , not offend in doing fo: 'tis from him that all , beings derive their origin; 'tis by him that they , lieve and breathe.

There is no reading the Works of Epitetus, of Arrian his disciple, & of Marcus Antonius without admiration. We find in them rules of Morality worthy of Christianity; & yet those Disciples of Zeno believed like their Mafter, that there was but one Substance; that the supreme intelligent Being was material, & that its effence was a pure Ether which filled all by local diffusion. error of these Materialists does not in any wife prove them to be Atheiffs. A false notion about K 2

<sup>(</sup>a) Sin Ep. 65. 1. 493.

<sup>(1)</sup> Sen. Natur. Spat. l.b. 2. f. 715.

fur la Divinité ne forme point l'Athéisme. Ce qui constitue l'Athée, n'est pas de soutenir avec les Stoiciens que l'étendue & la pensée peuvent être des propriétés de la même substance; ni avec Pythagore & Platon que la matière est une production éternelle de la Divinité. Le véritable Athéisme consiste à nier qu'il y ait une Intelligence souveraine, qui ait produit le monde par sa puissance, & qui le gouverne par sa sagesse.

Voyons enfin quel sentiment avoient les Peres de l'Eglise sur la Théologie des Payens. Ils étoient à portée de la connoître à fond, par les fréquentes disputes qu'ils avoient avec eux. Il faut craindre dans une matiere aussi délicate, de s'abandonner à ses propres conjectures. Ecoutons la sage Antiquité Chrétienne.

Arnobe introduit les Payens se plaignant de l'injustice des Chrétiens. , C'est une calomnie , (a) disent ces , Payens , de nous imputer le crime , de nier un Dieu , suprême. Nous l'appellons Jupiter le très Grand , de le très Bon; nous lui dédions nos plus superbes , Edifices & nos Capitoles , pour marquer que nous l'éxaltons au-dessus de toutes les autres Divinités.

,, Saint Paul insinue dans sa prédication à Athè, nes, dit Saint Clément d'Alexandrie, (b) que les
Grecs connoissoient la Divinité. Il suppose que ces
, Peuples adorent le même Dieu que nous, quoique ce
, ne soit pas de la même maniere. Il ne nous défend
, point d'adorer le même Dieu que les Grecs, mais il
, nous défend de l'adorer de la même façon. Il nous
, ordonne de changer la maniere de notre culte, E nul
, lement l'objet.
, Les Payens, dit Lactance, (c) qui admet, tent plusieurs Dieux, disent cependant que ces

, Divinités subalternes président tellement à toutes les parties de l'Univers, qu'il n'y a qu'un seul , Recteur the Deity being far from proving that they believed none at all. What constitutes an Atheist, is not the maintaining with the Stoicks that extension & thought may be properties of the same substance; or with Pythagoras & Plato that Matter is an eternal production of the Deity; but real Atheism consist in denying that there is a supreme Intelligence which made the world by his power, & governs its by his wisdom.

For our fuller satisfaction with regard to the Theology of the Heathens, let us see what the Fathers of the Church thought of it. They had sufficient opportunities of knowing it throughly, by the frequent disputes which they held with them. And ad this is a matter of a very nice nature, I will not indulge any thing to my own conjectures, but will cite their own words.

Arnobius introduces the Heathens complaining of the injustice of the Christians. ,, (a) Tis a mere ,, calumny, say those Heathens, to charge us with , such a crime, as the denying of a supreme God. We call him fove, the supremely Great, and , sovereignly Good; we dedicate our most magnificent structures & our Capitols to him, to shew , that we exalt him above all other Deities.

" St. Paul in his preaching at Athens, fays St. Cle-" ment of Alexandria, (b) infinuates that the Greeks " had a knowledge of the Deity. He supposes that " those people adore the same God as we do, " though not in the same manner. He does not " forbid us to adore the same God as the Greeks, " but he forbids us to adore him after the same way. " He orders us to change the manner, & not the " object of our worship.

,

", The Heathens, fay Lactantius (c), who admit feveral Gods, fays nevertheless that those subordinate Deities, though they preside over all the various parts of the Universe, do it in such a manner, as that there is still but one sole K 3 Ruler

(a) Arnab. lib. 1. p. 19. (b) Strom. 1. 6. p. 635. (c) Lib. 1. p. 16.

,, Recleur & Converneur suprême. Delà il suit que tou-,, tes les autres puissances invisibles ne sont pas des Dieux, ,, mais simplement des Ministres ou des Députés de ce ,, Dieu Unique, très Grand, & Tout-Puissant, qui ,, les a constitués pour éxécuteurs de ses volontés.

Rusebe de Cesarée ajoute: (a), Les Payens re-, connoissoient qu'il n'y avoit qu'un seul Dieu, qui , remplit tout, qui pénetre teut, & préside à teut, , Mais ils croyoient qu'étant présent à son ouvrage , d'une maniere incorporelle & invisible, c'est avec , raison qu'on l'adore dans ses effets visibles & cor-

2) porels."

Je finis par un fameux passage de Saint Augustin, qui réduit le Polythéisme des Payens à l'unité d'un seul Principe. " Jupiter, dit ce Pere, (b) est selon les ., Philosophes l'Ame du monde qui prend des noms disperens selon les effets qu' elle produit. Dans les espances étherés on l'appelle Jupiter, dans l'air Junon, dans la mer Neptune, dans la terre Pluton, aux ensers Proserpine, dans l'élément du seu Vulcain, dans la guerre Phæbus, dans les Devins Apollon, dans le Soleil Mars, dans les Devins Apollon, les moissons Cérès, dans les bois Diane, & dans les sciences Minerve. Toute cette soule de Dieux & de Déesses ne sont que le même Jupiter, dont on exprime les différentes vertus par des noms différens.

Il est donc évident par le témoignage des Poëtes profanes, des Philosophes Gentils, & des Peres de l'Eglise, que les Payens reconnoissoient une seule Divinité juprême. Les Orientaux, les Egyptiens, les Grecs, les Romains & toutes les Nations enseignoient universellement cette verité.

Vers la cinquantième Olympiade, six cens ans avant l'Ere Chrétienne, les Grecs ayant perdu les Sciences traditionnelles des Orie uaux, négli"Ruler & supreme Governour. From whence it fol-"lows that all the other invisible Powers are not "properly Gods, but Ministers or Deputies of the "only great and almighty God, who appointed "them executors of his will & pleasure.

Eusebius of Cesarea goes further. ,, (a) The ,, Heathens own that there is but one only God, , who fils, pervades and presides over universal ,, Nature; but maintain that as he is present to his , work only in an incorporeal & invisible manner, , they are therefore in the right to worship him

, in his visible and corporeal effects.

14.

x.

ce

u

-51

222

ic.

ge

ec

T-

11

d

29

.

r

9

I shall conclude with a famous Paffage of St. Atgustine, who reduces the Polytheisin of te Heathens to the unity of one fole Principle. , (b) Tupiter. , Says this Father, is, according to the Philofo. , phers, the Soul of the world, who takes different , names according to the different effects wich , he produces. In the athereal spaces he is called " Jupiter, in the air June, in the fea Neptune, in , the earth Pluto, in hell Proferpina, in the element , of fire Vulcan, in the Sun Phabus, in divination , Apollo, in war Mars, in the vintage Bacchus, in , the harvest Ceres, in the forests Diana, & in the ,, sciences Minerva. All that crowd of Gods and , Goddesses are only the same Jupiter, whose dif-, ferent powers and attributes they express by dif-, ferent names.

It is therefore evident by the testimony of profane Poëts, Heathen Philosophers, and Fathers of the Church, that the Pagans acknowledged one supreme Deity. The eastern people, the Egyptians, the Greeks, the Romans, & all nations agreed uni-

verfally in teaching this truth.

About the fiftieth Olympiad, near fix hundred years before the Christian Era, the Greeks having lost the traditional knowledge of the Orientals,

K 4 began

<sup>(4)</sup> Prap. Eving. 1. 3. cab. 13. p. 105. (b) St. dwgnft. de Civ. Det. 1. 4. ch. 19.

négligèrent la doctrine des Anciens, & commencèrent à raisonner sur la Nature Divine par les préjugés des sens & de l'imagination. Anaximandre vivoit alors: il sut le premier qui voulût bannir de l'Univers, le sentiment d'une Intelligence souveraine, pour réduire tout à l'action d'une matière aveugle qui prend nécessairement toutes sortes de formes. Il suivi par Leucippe, Démocrite, Epicure, Straton, Lucrèce, & toute l'Ecole des Atomistes.

Pythagore, Anaxagore, Socrate, Platon, Aristote & tous les Grands Hommes de la Grece, se souleverent contre cette doctrine impie, & tacberent de rétablir l'ancienne Théologie des Orientaux. Ces Génies supérieurs voyoient dans la Nature, mouvement, pensée, dessein. Or comme l'idée de la matière, ne renferme aucune de ces trois propriétés, ils conclusient qu'il y avoit dans la nature une autre substance que la matière.

La Grèce s'étant ainsi partagée en deux Sectes, on disputa longtemps de part & d'autre sans se convaincre. Vers la 120 Olympiade Pyrrhon forma une troissème Secte, dont le grand principe étoit de douter de tout & de ne rien décider. Tous les Atomistes qui avoient cherché en vain une démonstration de leurs saux principes, se réunirent bientôt à la Secte Pyrrhonienne. Ils s'abandonnèrent follement au doute universel, & parvinrent peu après à un tel excès de phrénése, qu'ils doutèrent des verités les plus claires & les plus sensibles. Ils soutinrent sans allégorie que tout ce qu'on roit n'est qu'une illusion, & que la vie entière est un songe perpetuel dont ceux de la nuit ne sont que des images.

Enfin Zénon établit une quatrième Ecole, vers la cent trentième Olympiade. Ce Philosophe tacha de concilier les disciples de Démocrite avec ceux de Platon, en soutenant que le premier Principe étoit une Sagesse infinie, mais que son essence étoit un pur Ether, ou une lumière subtile qui se répandoit partout pour donner la vie, le mouvement, & la raison à tous les êtres.

Dans

it

ıt

2

began to lay aside the doctrine of the Ancients, a to reason about the Divine nature from prejudices which their senses & imagination suggested. Anaximander lived at that time, a was the first who set himself to destroy the belief of a supreme Intelligence, in order to account for every thing by the action of blind matter, which by necessity assumes all forts of forms. He was followed by Leucippus, Democritus, Epicurus, Strato, Lucretius, & all the School of the Atomicall Philosophers.

Pythagoras, Anaxagoras, Socrates, Plato, Aristotle, & all the great Men of Greece, opposed this impious doctrine, & endeavoured to restore the ancient Theology of the Orientals. These Philosophers of a superior genius observed in Nature motion, thought, & design. And as the idea of matter includes none of these three properties, they inferred from thence, that there was another substance different from matter.

Greece being thus divided into two Sects, they disputed for a long time, without either party being convinced. At length about the 120 Olympiad Pyrrho formed a third Sect, whose great principle was to doubt of every thing, & determine nothing. All the Atomists who had laboured in vain to find out a demonstration of their false principles, presently struck in with the Pyrrhonian Sect. They ran wildly into the system of an universal doubt, and carried it almost to such an excess of frenzy, that they doubted of the clearest & most sensible truths. They maintained without any allegory, that every thing we see is only an illusion, & that the whole feries of life is but a perpetual dream of which those of the night are only so many images.

At last Zeno set up a fourth School about the 130 Olympiad. This Philosopher endeavoured to reconcile the disciples of Democritus with those of Plato, by maintaining that the first Principle was indeed an infinite Wijdom, but his effence was only a pure ather, or a subtile light, which dissued it fels every where, to give life, motion, & reason to all beings.

K 5

Dans ces derniers temps on n'a fait que renouveller les anciennes erreurs. Jordano Bruno, Vanini, & Spinosa ont rappellé le monstrueux système d'Anaximandre; & ce dernier a tâcbé d'éblouir les ames foibles, en donnant une forme géométrique à ce système.

Quelques Spinosistes, sentant que l'évidence leur échappe à tout moment dans les prétendues démonstrations de leur Maître, sont tombés dans une espèce de Pyrrbonisme insensé, nommé l'Egomisme, où chacun se croit le seul être existant.

M. Hobbes & plusieurs autres Philosophes, sans se déclarer Athèes, ofent soutenir que la pensée & l'étendue peuvent être des propriétés de la même substance.

Descartes, le Pere Malebranche, Leibnitz, Bentley, le Dr. Clarke, & plusieurs Métaphysiciens d'un génie également subtil & profond, tâchent de résuter ces erreurs, & de consirmer par leur raisonnement l'ancienne Théologie. Ils ajoutent aux preuves tirées des effets telles qu'on en tire de l'idée de la première cause. Ils sont sentir que les raisons de croire sont insimiment plus fortes que celles qu'on a de douter. C'est tout ce qu'il saut chercher dans les discussions Métaphysiques.

L'bistoire des temps passés est semblable à celle de nos jours. L'esprit bumain prend à peu près les mêmes sormes dans les dissérens siècles. Il s'égare dans les mêmes routes. Il y a des erreurs universelles, comme des vérités immusbles. Il y a des maladies périodiques pour l'esprit, comme pour le corps.

In these last ages the Freethinkers have only revived the ancient errors. Fordano Bruno, Vanini, & Spinoza, have vamped up the monstrous system of Anaximander; & the last of the three has endeavoured to dazzle weak minds, by dressing it up in a geometrical form.

i.

e.

ır

Some Spionofists finding, that they were every moment at a loss for evidence in the pretended demonstrations of their Master, are fallen into a senseless fort of Scepticism, called Egomism, where every one fancies himself to be the only being that exists.

Mr. Hobbes and several other Philosophers, without fetting up for Atheists, have ventured to maintain, that thought & extension may be properties of the same substance.

Descartes, Malebranche, Leibnitz, Dr Bentley, Dr. Clarke, & several Philosophers of a genius equally subtile & prosound, have endeavoured to refute these errors, & brought arguments to support the ancient Theology. Besides the proofs which are drawn from the idea of the first Cause, they shew painly that the reasons for believing, are infinitely stronger than any arguments there are for doubting. This is all that can be expected in metaphysical discussions.

The history of former times is like that of our own. Human understanding takes almost the same forms in different ages, and loses its way in the same labyrinths. There are universal errors as well as uncontroverted truths: and there are periodical diseases of the mind as well as of the body.

## CONTRACTOR OF THE PROPERTY

## SECONDE PARTIE.

De la Mythologie des Anciens.

ES bommes abandonnés à la seule lumière de leur Raison ont toujours regardé le mal moral & physique comme un phénomène choquant dans l'ouvrage d'un Etre infiniment sage, bon & puissant.

Pour expliquer ce phénomène, les Phi-

losophes ont eu recours à plusieurs bypothèses.

La Raison leur dictoit à tous, que ce qui est souverainement bon, ne peut rien produire de méchant, ni de malbeureux. De-là ils conclusient que les Ames n'étoient pas ce qu'elles avoient été d'abord; qu'elles s'étoient dégradees par quelque faute qu'elles avoient commise dans un état précédent; que cette vie est un lieu d'exil & d'expiation, & qu'ensin tous les êtres seront rétablis dans l'ordre.

Ces idées philosophiques avoient cependant une autre origine. La Tradition s'unissoit à la Raison; & cette Tradition avoit répandu dans toutes les Nations certaines opinions communes sur les trois Etats du Monde. C'est ce que je vais faire voir dans cette seconde Partie, qui sera comme un abrégé de la doctrine traditionelle des Anciens.

Je commence par la Mythologie des Grecs & des Romains. Tous les Poetes nous dépeignent le Siècle d'Or ou de Saturne, comme un état beureux, où il n'y atoit ni malheurs, ni crimes, ni travail, ni feines, ni maladies, ni mort. (a)

Ils nous représentent, au contraire, le Siècle de Fer, comme le commencement du mai physique E moral. Les souffrances, les vices, tous les maux

Pour la Note, Voyez pag. 229.

#### PART II.

# Of the Mythology of the Ancients.

紧急选择EN left to the light of their Reason alone, have always looked upon moral & phyfical evil, as a fhocking phenomenom in the work of a Being infinitely wife, good, & prowerful. To account for it, the Philosophers have

had recourse to several hypotheses.

Reason told them all, that what is supremely good could never produce any thing that was wicked or miferable. From hence they conclude that Souls are not now what they were at first; that they are degraded for some fault committed by them in a former state; that this life is a place of exile and expiation: & in a word, that all beings are to be reflored to their proper order.

These philosophicall notions, however, had anotheir origin. Tradition struck in with Reason to gain them a reception; & that Tradition had spread over all nations certain opinions which they held in common, with regard to the three states of the world, as I shall shew in this second part, which will be a fort of abridgment of the traditional doc-

trine of the Ancients.

I begin with the Mythology of the Greeks and Romans. All the Poëts speaking of the golden Age or reign of Saturn, describe it to us as an happy state, where there were neither calamities, nor crimes, nor labour, nor pains, nor difeases, nor death (a).

They represent to us on the contrary, the iron Age, as the time when physical & moral evil first appeared; when vices, sufferings,

<sup>(4)</sup> See Hefiod. de Secul aures. Orphens atud Proclum. Theo. Plat. lib. 5. cap. 10. Lucretins lib. 5. Oved. Metam. lib. 1. fab, 3. Virgil George kb. 2. W. 3365

maux cruels fortent de la boëte fatale de Pandore, &

inondent la Terre. (a)

Ils nous parlent du Siècle d'Or renouvellé comme d'un temps où Altrée doit revenir sur la Terre; ou la justice, la paix & l'innocence doivent reprendre leurs premiers dro ts; & où tout doit être rétabli dans sa perfection

primitive. (b)

Ensin ils chantent partout les exploits d'un sils de Jupiter qui abandonne l'Olympe pour vivre parmi les bommes. Ils lui donnent des noms dissérens selon ses dissérentes sonctions. Tantôt c'est Apollon qui combat Python & les Titans. Tantôt c'est Hercule qui détruit les Monstres & les Géans, & qui purge la terre de leurs sureurs & de leurs crimes. Quelquesois c'est Mercure ou le Messager des Dieux qui vole partout pour exécuter leurs volontés. D'autres sois c'est Persée qui délivre Andromède ou la nature bumaine, du monstre qui sort de l'abime pour la dévorer. C'est toujours quelque sils de Jupiter qui livre des batailles, & qui remporte des victoires.

Je n'insiste point sur ces descriptions poétiques, parcequ'on peut les regarder comme des sictions faites au bazard, pour embellir un poème & pour amuser l'esprit. L'illusion est à craindre dans les rapports & les explications allégoriques. Je me bâte d'exposer la doctrine des Philosophes, & surtout celle de Platon: c'est la source où Plotin, Proclus, & les Platoniciens du troisième siècle, ont puisé leurs principales idées.

Commençons par le Dial. de Phédon ou de l'immortalité, dont voici l'analyse. Phédon raconte à ses amis l'état où il vit Socrate en mourant., Il sortoit de la vie, dit-il, avec , une joye paisible & une intrépidité généreuse. Ses amis lui

Pour les Notes, Voyez pag. 201.

& all manner of evils came forth of Pandora's fatal box, and overflowed the face of the Earth (a).

They speak to us of the golden Age revived, as of a time when Astrea was to return upon Earth; when justice, peace & innocence were to flourish again with their original lustre; & when every thing was to be restored to its primitive persection (b).

I a word, they fing on all occasions the exploits of a son of Jupiter, who was to quit his heavenly abode & live among men. They give him different names, according to his different functions. Sometimes he is Apollo fighting against Python and the Titans. Sometimes he is Hercules destroying monsters & giants, & purging the earth of their enormities and crimes. One while he is Mercury, or the Messenger of Jove, slying about every where to execute his decrees; & another while he is Perseus delivering Andromeda or human-nature, from the monster that rose out of the great deep to devour her. He is always some son of Jupiter giving battles, and gaining victories.

I lay no great stress upon these poëtical descriptions, because they may perhaps be looked upon as meer sictions, & a machinery introduc'd to embelish a poëm & amuse the mind. Allegoricall explications are liable to uncertainty and mistake. So that I shall pass directly to represent the doctrine of the Philosophers, particularly that of Plato; who is the source from whence Plotinus, Proclus, & the Platonists of the third century drew their principal

notions.

175

e,

rs on

de

es

es

at

de

ut

lu

u-

2.

a.

1-

ne

la

u

778

ec.

is

To begin with the Dialogue of Phado, or of immortality & give a fhort analysis of it, Phado gives his friends an account of the condition in which he saw Socrates at the time of his death. He quitted life, says he, with a peaceable poor, joy, and a noble intrepidity. His friends asking

(b) Virg. Loh 4. Senen Trag. Ochip. Ad. 2.

<sup>(2)</sup> Ovid. Metam. lib. 1. fab. 4. 5, & 6. Virgil, Georg, lib. 2. In. 126. Juvenal. Satyr. 6.

, lui en demanderent la car fe. J'espère, leur répond ,, Socrate, me reunir aux L eux bons & parfaits, & , à des Hommes meilleur que ceux que je laisse sur la

, Terre. (a)

Cébès lui ayant dit que l'Ame se dissipe après la mort comme une fumée, & s'anéantit tout à fait ; il combat cette opinion tacbant de prouver que l'Ame a eu une existence reelle dans un état beureux avant que d'animer un corps bumain (b).

Il attribue cette Doctrine à Orphée. (c) , Les Dif-, ciples d'Orphée, dit-il, appelloient le corps une pri-,, fon , parceque l'Ame eft ici dans un état de punition. ,, jufqu'à ce qu'elle ait expie les fautes qu'elle a com-

,, mifes dans le Ciel.

,, Les Ames , continue Platon , (d) qui fe font trop , adonnées aux plaifirs corporels, & qui se sont abru-, ties, errent fur la Terre & rentrent dans de nou-, veaux corps. Car toute volupte & toute paffion at-, tacbent l'Ame au corps , lui perfuadent qu'elle eft de ,, même nature, & la rendent , pour ainfi dire , cor-, porelle; desorte qu'elle ne peut s'envoler dans une ,, autre vie : mais impure & appesantie , elle s'enfonce " de nouveau dans la matière, & devient par-là in-, capable de remonter vers les pures régions , & d'être no réunie à son Principe.

Voilà la source de la Métempsycose que Platon représente dans le second Timée comme une allégorie, & quelquefois comme un état réel, où les Ames qui se sont rendues indignes de la suprême béatitude, sejournent & jouffrent successivement dans les corps de différens animaux, jusques à ce qu'elles soient purgées de leurs crimes par les peines qu'elles subissent. C'est ce qui a fait croire à quelques Pbilosophes, que les Ames des bêtes étoient des Intelligences dégradées.

, Les

f

\*

" asking him the reason of it; I hope, says So-" crates in his answer, to be re-united to the good ,, and persect Gods, & to be associated with better

" Men than those I leave upon Earth. (a)

When Cebes objects to him, that the Soul vanifhed after death, like a fmoke, and was entirely annihilated, Socrates fets himself to refute that opinion, & endeavours to prove that the Soul had a real existence (b) in an happy state, before it informed a human body.

This Doctrine he afcribes to Orpheus (c). ,, The , Disciples of Orpheus, says he, called the body ,, a prison, because the Soul is here in a state of ,, punishment, till it has expiated the saults that it

" committed in Heaven.

8

la

mt

at

li-

ſ-

1

n,

n-

QD

4-

u-

ıt-

de

r-

ne

ce

n-

re

うはういい

it

25

3

"Souls, continues Plate, that are too much given to bodily pleasures, and are in a manner befotted, wander upon the Earth, & are put into new bodies. (d) For all sensuality & passion bind the Soul more closely to bodies, make her fancy that she is of the same nature, & render her in a manner corporeal; so that she contracts an incapacity of slying away into another life, and being oppressed with the weight of her impurity, & corruption, sinks deper into matter; & becomes there by disabled to remount towards the regions of purity, & attain to a re-union with the Principle.

Upon this foundation is built the doctrine of the transinigration of Souls, which Plato represents in the second Timæus as an allegory, & at other times as a real state, where Souls that have made themselves unworthy of the supreme beatitude, ajourn'd & suffer successively in the bodies of different animals, till they are purged at last of their crimes by the pains they undergo. This hath made some Philosophers believe that the Souls of beafts

are degraded Spirits.

(a) Pag 48.11. (b) Pag. 57. (c) Plat. Cratyl. p. 276.

<sup>(</sup>d) Phair. pag. 61, 62, 63.

,, Les Ames pures, ajoute Platon, qui ont travaill ,, ici bas à je degager de toute jouillure terrestre, se re. ,, tirent après la mort dans un lieu invisible, qui nous ,, est incommu, en le pur s'unit au pur, le bon s'unit ,, à jon semblable, & notre essence immortelle à les-

Il appelle ce lieu la premiere Terre ois les Ames faifoient lour demoure avant leur degradation. .. La Terre , eft immenfe, (a) dit-il, nous n'en connoissons & ,, n'en Labitons qu'un petit coin. Cette Terre Etberee. , ancien sejour des Ames, est placee dans les pures re-, gions du Ciel, où font les Aftres. Nous qui vivons , dans ces abimes profonds, nous nous imaginons que , nous sommes dans un lieu elevé, & nous appellons , l'Air Ciel : femblables à un bomme qui du fond de , la Mer voyant le Soleil & les Aftres au travers des ,, eaux , croiroit que l'Ocean eft le Ciel même. Mais f nous avions des afles pour nous elever en-baut, , nous verrions que c'eft - la le vrai Ciel , a vraie Lumiere & la vraie Terre. Comme dans la Mer tout , est troublé , rongé & defigure par les sels qui y abondent; de même dans notre Terre présente tout est dif-, forme , corrompu , delabre , en comparaison de la Terre 22 primitive.

Platon fait ensuite une description pompeuse de cette Terre Etherée dont la nôtre n'est qu'une croûte détachée.

(b) Il dit que ,, tout y étoit beau, barmonieux, transparent: des fruits d'un goût exquis y croissoient naturellement; il y couloit des fleuves de Nectar; on y respiroit la lumière comme nous respirons l'air, & l'on y buvoit des eaux qui étoient plus pures que l'air même.

Cette idée de Platon s'accorde avec celle de Descartes sur la nature des Planetes. Ce Philosophe moderne croit qu'elles étoient d'abord des Soleils, qui contrastèrent ensuite une croûte épaisse & opaque; mais il ne parle point des raisons morales de ce changement, par-

Pour les Notes, Voyez pag. 235.

aill

e re.

7.045

unit

lej-

fai-

erre

8

ree,

ré-

cons

que

lons

l de

des

Tais

tit.

Lu.

out

011-

lif-

TTE

tte

ee.

ns-

14-

3

ur

11-

7.

71-

is

t,

.

, Pure Souls, adds Plato, that have exerted them-, felves here below to get the better of ail corrup-" tion, & free themselves from the impurities of " their tereftial prison, retire after death into an " invifible place, unknown to us, where the pure , unites with the pure, the good cleaves to its like, " & our immortal effence is united to the divine. He call this place the first Earth, where Souls made their abode before their degradation. ,, The . Earth, fays he, is immenfe; we know and we " inhabit only a small corner of it (a). The ethereal , Earth, the ancient abode of Souls, is placed in , the pure regions of Heaven, where the fixed . Stars are feated. We that live in this low abys, , are apt enough to fancy that we are in an high , place, & we call the Air the Heavens; just like , a man that from the bottom of the fea fhould " view the Sun & Stars through the water, & fancy ,, the Ocean to be the Firmament it felf. But if , we had wings to mount on high, we should fee , that there is the true Heaven , the true Light, , & the true Earth. As in the fea every thing is , changed, & disfigured by the falts that abound , in it; so in our present Earth every thing is de-, formed, corrupted, & in a ruinous condition, ,, if compared whith the primitive Earth.

Plato gives afterwards a pompous discription of that ethereal Earth, of which ours is only a fhattered cruft; He fays, (b) that ,, every thing there , was beautiful, harmonious & transparent: fruits ,, of an exquifite tafte grew there naturally, & it , was watered with rivers of Nectar; they breathed , there the light as here we breathe the air, & they , drank waters which were purer than air it felf.

This notion of Flato agrees in a great measure with that of Descartes, about the nature of the This modern Philosopher thinks that Planets. they were at first Suns, which contracted afterwards a thick and opake crust: but he does not enter into the moral reasons of his change, his

(a) Pag. 81. (b) Pag. 82.

parcequ'il n'examine le Monde qu'en Physicien.

n

P

8

La même Doffrine de Platon est encore developtée dans son Timée. Là il nous raconte que Solon dans les voyages entretint un Prêtre Egyptien fur l'antiquité du Monde, sur son origine, & sur les révolutions qui v font arrivées, felon la Mythologie des Grecs. Alors le Prêtre Egyptien lui dit: (a) ., 6 Solon, Solon, vous ,, autres Grees vous êtes toujours enfans, & vous ne , parvenez jamais à un age mar ; votre Esprit est jeune. , & n'a aucune vraie connoi ffance de l' Antiquite. Il eft , arrive plufieurs Inondations & Conflagrations fur la Terre causées par le changement des mouvemens ce. leftes. Votre biftoire de Phacton qui paroit une fable, .. n'est pourtant pas sans quelque fondement veritable. , Nous autres Egyptions nous acons conferte la me-., moire de ces faits dans nos Monumens & dans nos ,, Temples; mais ce n'est que depuis peu que les Grecs , ont connu les Lettres, les Muses, & les Sciences.

Ce discours donne occasion à Timée d'expliquer à Socrate, l'origine des choses, & l'état primitif du monde.

(b) ,, Tout ce qui a été produit, dit-il, a été produit, par quelque cause. Il est difficile de connoître la na, ture de cet Architeste, & de ce Pere de l'Univers; & quand vous la découvririez, il vous seroit in, possible de la faire comprendre au vulgaire.

"Cet Architecte, continue-t-il, a eu quelque mo"dèle selon lequel il a tout produit, & ce modèle c'est
"lui-même. Comme il est bon, & que ce qui est bon
"n'est jamais touché d'aucune envie, il a fait tou"tes choses autant qu'il étoit possible, semblables à son
"modèle. Il a fait le monde un tout parfait, compose
"de parties toutes parfaites, & qui n'étoient sujet"te ni à la maladie, ni à la vieillesse. Le Pere
"de toutes choses (c) voyant ensin cette belle
", image

his view being only to confider the World as a

natural Philosopher.

tee

Jes

44

iv

s le

ne

est

r la

ce-

ble,

me-

1105

ecs

es.

So-

ide.

luit

na

PTS:

im-

mo-'est

bon

011-

fon

3/00

ere

elle

age

This fame Doctrine of Plato is likewife clearly explained is his Timeus (a). There he tells us how Solon in his Travels discoursed with an Egyptian Priest about the antiquity of the World, its origin, & the revolutions which had happened in it according to the Mythology of the Greeks. Upon which the Egyptian Priest says to him: ,, O Solon, you Greeks " are always children, & you never come to an " age of maturity: your understanding is young, " & has no true knowledge of antiquity. There , have been feveral Deluges & Conflagrations upon " Earth caused by changes in the motion of the ,, heavenly bodies. Your history of Phaeton, , whatever air it has of a fable, is nevertheless ,, not without a real foundation. We Egyptians have " preserved the memory of those facts in our Mo-" numents & Temples; whereas it is but a very , little while that the Greeks have had any know-, ledge of Letters, of the Muses & of Sciences.

This discourse puts Timeus upon explaining to Socrates the origin of things, & the primitive state of the world. ,, (b) Wharever has been produced, ,, says he, has been produced by some cause. Tis, no easy matter to know the nature of this Maker, & Father of the Universe; & though you should ,, discover it, it would be impossible for you to

, make the vulgar comprehend it.

"This Architect of the world, continues he, had a Model by which produced every thing, at this Model is himself. As he is good, & what is good bas not the least tincture of envy, he made, all things, as far as was possible, like himself. He made the world perfect in the whole of its, constitution, perfect too in all the various parts, that compose it, which were subject neither, to diseases, nor to decay of age. The Father, of all things (c) seeing then this beautiful, image

<sup>(</sup>a) Tim. pag. 1043. (b) Pag. 1047. (c) Pag. 1051.

, image de lui même se plut dans son ouvrage, & cette , joye lui inspira le desir de rendre cette image de plus

35

2

, en plus semblable à son modèle.

Dans le Dialogue appelle le Politique, Platon nomme cet etat primitif du monde, le Regne de Saturne. & voici comme il le decrit. (1) , Dieu étoit alors le , Prince & le l'ere commun de tous; il gouvernoit le , mande par lui-même, camme il le gouverne à présent par les Dieux inferieurs. Alors la fureur, ni la , cruante ne regnoient paint fur la Terre ; la guerre & , la fedition n'etoient point commes. Dien nourriffoit , les bommes lui-meme ; il etoit leur Gardien & leur , Pafleur : il n'y n'avoit ni Magiftrats, ni Couverne. ment politique comme à prejent. Dans ces beureux , temps , les Hommes fortoient du fein de la terre qui le: , produifoit d'elle même , comme les fleurs & les arbres. , Les campagnes fertiles fournissoient des fruits & des , bleds fans les travaux de l'Agriculture. Les hommes , ne concroient point leur corps , parcequ'on ne fentoit , point encore l'inclémence des faijons ; ils prenoient , leur repos fur des lits de gazons toujours verds.

"Sous le Règne de Jupiter, le Maître de l'Univers ayant comme abandonné les rênes de son Empire, se cacha dans une retraite inaccessible. Les Dieux inferieurs qui gouvernoient sous Saturne, se retirérent aussi, de le monde seconé jusqu'en ses sondemens par des mouvemens contraires à son principe & à sa sin, perdit sa beauté & son éclat. Alors les biens surent mélés avec les maux. Mais à la fin, de peur que le monde ne soit plongé dans un abyme éternel de consusion, Dieu, auteur du premier ordre, reparoitra & reprendra les rênes; alors il changera, corrigera, embellira. & rétablira tout, en détruisant la vieillesse, les maladies, & la mort.

Dans le Dialogue appellé Phedrus, Platon recherch: , image of himself, was pleased with his own, work, & this pleasure inspired him the defire, to make it still more & more like model.

ette

Vitt.

one-

ie.

s le

2715

la

oi:

eter ne-

ux

ie:

es.

des

nes

oit

27.1

ers

2.

UX

16.

sis Sa

215

ur

01-

17-

7.5

in the dialogue which bears the title of Politicus, Plato mentioning this primitive flate of the world, calls it the Reign of Saturn, & describes it in this manner. ,, (a) God was then the Prince & common " Father of all. He governed the world by him-, felf, as he governs it now by inferior Deities. " Rage & cruelty did not then reign upon Earth. " War & Sedition were not fo much as known; " God himfeif took care of the fustenance of " mankind, & was their Guardian and Shepherd. " There were no Magistrates, nor civil polity, as , there are now. In those happy days Men sprung ,, out of the bosom of the earth, which produced ,, them of it felf, like flowers & trees. The fertile " fields yielded fruits & corn without the labour of , tiliage. Men had no occasion for cloths to cover ,, their bodies, being troubled with no inclemency ,, of the feafons; & they took their reft upon beds " of turf of a perpertual verdure.

", Under the Reign of Jupiter, the Master of the Universe Saturn, having quitted as it were the reins of his Empire, hid himself in an inaccessible retreat. The inferior Gods who governed under him, retired too; the very foundations of the world were shaken by motions contrary to its principle & its end, it lost its beauty and its lustre, & the good was mixid & blended with evil. But in the end, lest the world should be plunged in eternal confusion, God, the author of the primitive order, will appear agin, and resume the reins of Empire. Then he will change, amend, embellish & restore the whole frame of Nature, & put an end to decay of age, to disease.

, eases, & death".
In the dialogue under the title of Phadrus, Plato enquires

, (b) Le grand Jupiter, dit il, animant son con , aile, marche le premier, fuivi de tous les Dieux in-, ferieurs & des Génies. Ils parcourent ainfi les Cieux ,, dont ils admirent les merveilles infinies. Mais lors-,, qu'ils vont au grand festin, ils s'élevent au bant du , Ciel, au deffus des Sphères. Aucun de nos Poëtes n'a , chante jufqu'ici , ni ne peut chanter suffisamment ,, ce Lieu Sublime (c). Là les Ames contemplent per , les yeux de l'efprit, l'Effence vraiment existante qui , n'est ni coloree , ni figuree , ni fensible , mais purement , intelligible. Là elles voient la Vertu, la Verite, , la fustice, non comme elles sont ici bas, mais comme ,, elles existent dans celui qui est l'Etre même. Là elles ,, se rassafient de cette vue jusques à ce qu'elles n'er. , puissent plus soutenir l'éclat; alors elles rentrent dans ,, le Ciel , ou elles se repaissent d'Ambroisie & de , Nectar. Telle eft la vie des Dieux.

, Or, continue Platon, (d) toute Ame qui suit, Dieu sidellement dans ce lieu sublime, demeure, pure & sans tâche; mais si elle se contente de, nectar & d'ambroisse, sans accompagner le char, de supiter, pour aller contempler la vérité, elle, s'appesantit, elle rompt ses aîles, elle tombe sur, la Terre, & entre dans un corps bumain, plus ou moins vil, selon qu'elle a été plus ou moins élevée.

le

11, 4-

nd

3

915

r

11:

71

171-

M.C Fj.

an

1 1

2.1

ar

7 ...

enit

le,

me

les

er.

371

de

uit

ure

de

har

elle

tur

614

iee.

Le:

enires into the fecret causes of moral Evil, which brought in physical Evil. ,, (a) There are in every , one of us, fays he, two leading & principal fprings ,, of action, the defire of pleasure, and the love of , virtue, which are the wings of the Soul. When ,, these wings are parted, when the love of pleasure ,, & the love of virtue move contrary ways, then " Souls fall down into mortal bodies". Let us fee here his notion of the pleasures which Spirits tafte in Heaven, & of the manner how Souls fell from

the happy which they enjoy'd there. ., (b) The great Jupiter, fays he, driving on , his wing'd chariot, marches first, followed by all , the inferior Gods and Genii. Thus they traverfe , the Heavens, admiring the infinite wonders there , of. But when they go to the great banquet, , they raise themselves to the top of Heaven, and " mount above the spheres. None of our Poëts , ever yet fung, or can fing that (c) Super-celestial " Place. There Souls with eyes of the mind, con-, template the truly existing Essence, which has ,, neither colour, nor figure, nor is the object of ,, any fenfe, but is purely intelligible. There they " fee Virtue, Truth & Justice, not as they are here , below, but as they exist in him who is Being it felf, . There they are delighted with that fight till they , are no longer able to bear the glory of it; & then , thy return back to Heaven, where they feed again , on Nectar & Ambrofia Such is the life of the Gods. ., Now, continues Plato, (d) every Soul which , follows God faithfully into that fuper-celeftial , place, continues pure & without blemifh; but " if it takes up with ne Tar & Ambrofia, & does ,, not attend on Jufiter's chariot to go & con-, template truth, it grows heavy & fluggish. It , breaks its wings, it falls upon the Earth, & , enters into an human body more or less vile, " according as it has been more or lefs elevated. , Souis

<sup>(1)</sup> Pag 1222.

<sup>(.)</sup> Yme wachies romes. (a) Pag. 1233.

... Les Ames moins dégradées habitent dans les corps des ... Philojophes; les plus méprijables animent les Tyrans ... Et les mauvais Princes. Leur fort change après la ... mort & devient plus ou moins beureux, suivant qu'el-, les ont aimé la Vertu ou le Vice pendant leur vie. Ce , n'est qu'après dix mille ans que les Ames se réuniront , à leur principe. Leurs asses ne croissent & ne se , renouvellent que dans cet espace de temps.

Telle eft la doffrine que Piaton opposoit à la fette profane de D. mocrite & d'Epicure, qui nivient la Providence éternelle, à cauje du mal phyfique & moral. Ce Philosophe nous fait un magnifique tableau de l'Univers. Il le considere comme une immensite remplie d'Intelligences libres qui babitent & qui animent des mondes infinis. Ces Intelligences jont capables d'une double felicité ; l'une en contemplant l'essence divine , l'autre en admirant ses ouvrages. Lorjque les Ames ne font plus confifter leur bombeur dans la connoissance de la vérité, & que des plaisirs inférieurs les détachent de l'amour de l'Essence suprême, elles sont précipitées dans quelque Planete pour y subir des peines expiatrices, jusqu'à ce qu'elles soient guéries par les souffrances. Ces Planètes sont par conséquent, selon Platon, comme des lieux ordonnés (a) pour la guérison des Intelligences malades. Voilà la Loi établie (b) pour conferver l'ordre dans les Sphères célestes.

Cette double occupation des l'forits Célestes, est une des plus sublimes idées de Platon, & marque la prosondeur admirable de son génie. C'est par ce système que les Philosophes Payens ont tâché de nous expliquer l'origine du mal. Voici comme ils raisonnoient. Si les Ames pouvoient-contempler sans cesse l'Essence Divine par un regard immédiat, elles séroient impeccables: la vive du bien souverain entrasneroit nécessairement tout l'amour de la volonté. Pour expliquer gonc la chits

ti

2

fi

Pour les Notes, Voyez pag. 243.

"Souls less degraded than others, dwell in the hodies of Philosophers; the most despicable of all animate the bodies of Tyrants & evil Princes. Their condition alters after death, & becomes more or less happy, according as they have loved Virtue or Vice in their life-time. After ten thoufand years Souls will be re-united to their principle. During that space of time their wings grow

" again & are renew'd".

les

ns

la

el-Ce

nt

ſe

10-

71-

les

re-

715

la a-

ns

es les

es

es

ur

es ri-

les

ne s:

nt

a

Such was the doctrine which Plato opposed to the profane fect of Democritus & Epicurus, who denied an eternal Providence on account of the physical & moral evil which they faw in the world. This Philosopher gives us a fine discription of the Universe. He confiders it as an immensity filled with free Spirits, which inhabit & inform inumerable worlds. There Spirits are qualified to enjoy a double felicity; the one confifting in the contemplation of the Divine Effence, the other in admiring his works. When Souls no longer make their felicity confift in the knowledge of truth, & when lower pleasures turn them off from the love of the supreme essence. they are thrown down into some Planet, there to undergo expiatory punishments till they are cured by their fufferings. Thefe Planets are confequently. according to Piato's notion, like hospitals (a) for the cure of distempered Intelligences. This is the inviolable Law established (b) for the preservation of order in the Celestial Spheres.

This double employment of Celestial Spirits, is one of the sublimest notions of Plato, & shews the wonderfull depth of his genius. This was the system adopted by the Heathen Philosophers, when ever they attempted to explain to us the origin of evil. And thus they reason; if Souls could without intermission contemplate the Divine Essence by a direct view, they would be impeccable: the sight of the supreme good necessarily engaging all the love of the will. To explain therefore the

<sup>1. 2</sup> ) Νοσοκομεΐοι. Ο Θετμός αδρασείας.

chûte des Estrits, il falloit supposer un intervalle, où l'Ame sort de la présence Divine, & quitte le lieu sublime, pour admirer les beautés de la Nature, & se rassasser d'ambroisse, comme d'une nourriture moins délicate & plus convenable à sa nature finie. C'est dans ces intervalles qu'elle devint insidèle.

Pythagore avoit puise la même doctrine chez les Egyptiens. Il nous en reste un precieux monument dans les Commentaires d'Hieroclès sur les Vers Dorés at-

tribues à ce Philosophe.

, Comme notre éloignement de Dieu, dit cet Auteur, & la perte des ailes qui nous élevoient vers les choses , celestes, nous ont précipites dans cette région de mort , où tous les maux babitent; de même le dépouille-, ment des affections terrestres & le renouvellement des , vertus, font renaître nos ailes, & nous élevent au , séjour de la vie où se trouvent les véritables biens , sans aucun mélange de maux. L'essence de l'homme , tenant le milieu entre les êtres qui entemplent tou-, jours Dieu, & ceux qui sont incapables de le con-, templer, peut s'élever vers les uns, ou se rabaisser , vers les autres. (a)

, Le mécbant, dit ailleurs Hieroclès, (b) ne veut pas que l'Ame soit immortelle, de peur de ne vivre parès la mort que pour souffrir. Mais il n'en est pas de même des Juges des Enfers. Comme ils forment leurs jugemens sur les règles de la vérité, ils ne prononcent pas que l'Ame doit n'être plus, mais qu'elle doit n'être plus vicieuse. Ils travaillent à la corriger, Et à la guérir, en ordonnant des peines pour le falut de la nature, de même que les Médecins guérifient par des incisions, les ulceres les plus malins. Ces Juges punissent le crime pour chasser le vice. Ils n'anéantissent pas l'essence de l'Ame, mais ils n'anéantissent pas l'essence de l'Ame, mais ils

fall of Spirits, they are forced to suppose an interval, when the Soul withdraws from the Divine presence, & quits the supra celestial abode, in order to admire the beauties of Nature, and entertain herself with ambrosia, as a food less delicate, & more suitable to a finite being. 'T is in these intervals that she falls short of her duty.

Ota

su-

ins

eft

les

ans

at.

ur,

jes

ort

lle-

des

au

ens

me

011-

012-

Ter

eut

שוני

Das

ens

10-

ille

ri-

ie.

uė.

175.

ce.

ils

13

Pythagoras had learned the same doctrine among the Egyptians. We have still a very valuable monament of it left, in the Commentary of Hierocles upon the golden Verses ascribed to that Philosopher.

, As our alienation from God, fays this Author, & the loss of the wings which used to raise us up to heavenly things, have thrown us down into this region of death which is over-run with all manner of evils: so the stripping our selves of earthly assections (a), and the revival of virtues, in us make our wings grow again, & raise us up to the mansions of life, where true good is to be found without any mixture of evil. The essence of man being in the middle between beings that contemplate God without ceasing, & such as are not able to contemplate him at all, he has it in his power to raise himself up towards the one, or sink down towards the other.

,, (b) The wicked man, fays Hierocles in another place, does not care that the Soul should be interpreted, mortal, for fear he should live after death only to suffer punishment. But the Judges of the Shades below, as they form their judgment upon the rules of truth, do not decree, that the Soul should exist no longer, but that it should be no longer vicious. Their business is to correct, & cure it, by prescribing punishments for the health of nature, just as Physicians heal the most inveterate ulcers by incisions. These Jugdes punish the crime in order to extirpate vice. They do not annihilate the effence of the Soul, but bring L 3

a) Herodes Com. in Aurea Carm. p. 187. Ed. Cant. 1709.

<sup>(</sup>b) Ibid. Carm pag 120.

n la ramenent à exister véritablement, en la purissant de toutes les passions qui la corrompent. C'est pour quoi quand on a péché, il faut courir au devant de la peine, comme au jeul remède du vice.

Il paroit donc manifestement par la doctrine des plus célèles Philosophes Grees: 1. Que les Ames prééxistoient dans le Ciel. 2. Que le Jupiter conducteur des Ames avant la perte de teurs ailes, & celui à qui Saturne a corta les rênes de son Empire depuis l'origine du mal, et distint de l'Essence surrème, & par consequent qu'il résemble fort au Mythras des Perses & à l'Orus des Egyptions. 3. Que les Ames ont perdu leurs ailes, & qu'elles ent été précipitées dans des corps mortels, parcequ'au lieu de saivre le char às supiter, elles s'étoient trop arrêtées à la jouissance des plaisurs inférieurs. A. Qu'au bout d'un certain période de temps, les aîles de l'Ame renaîtront, & que Saturne reprendra les rê les de son Empire, pour rétablir l'Univers à ans son premier éclat.

Examinons à présent la Mythologie Egyptienne qui est la source de celle des Grecs. Je ne veux point soutenir les explications mystiques que le Pere Kircher dontre de la fameuse Table Isiaque, & des Oblisques qui se viient à Rome. Je me borne à Plutarque qui nous a conservé un monument admirable de cette Mythologie. Pour en faire sentir les beautés, je vais faire une analyse courte & claire de son Traite d'Isis & d'Osiris, qui est une Lettre écrite à Cléa, Prêtresse d'Isis.

,, (a) La Mythologie Egyptienne, dit Plutarque, a deux sens; l'un sacré & sublime: l'autre sensible ,, & palpable. C'est pour cela que les Egyptiens mettent ,, des Sphinx à la porte de leurs Temples. Ils veulent nous , saire emendre que leur Théologie contient les secrets de ,, la Sagesse, sous des paroles énigmatiques. C'est aussi le ,, sens de l'Inscription qu'on lit à Saïs sur une statue de ,, Pallas

ant

...

de

in

21.5

nes

e a

al.

l'il

des Es

ce-

2115

TS.

les

ies

on

ui

te-

11-

tit

e.

a-

s.

10

16

15

le

e

e

, it back to is true & genuine existence, purifying it, from all the passions that corrupt it. And therefore, when we have finned, should be glad to emprace the punishment, as the only remedy for , vice".

This therefore evidently the doctrine of the most famous Greek Philosophers, 1, That Souls had a pre-existence in Heaven. 2, That the Jupiter who marched at the head of Souls before the loss of their wings, he to whom Saturn gave the reigns of his Empire after the origin of evil, is a distinct being from the supreme Essence, & is very like the Mythras of the Persians, & the Orus of the Egystian.

3, That Souls lost their wings and were thrust down into mortal bodies, because that instead of following Jupiter's chariot, they gave themselves

too much up to the enjoyment of lower pleasures.

at. That at the end of a certain period of time,

the wings of the Soul shall grow again, & Satura

thall returne the reigns of his Empire in order to te-

there the Universe to its original persection.

Let us now examine the Egyptian Mythology, the source from whence that of the Greeks was derived. I shall not offer to maintain the mystical explications that Kircher gives of the samous Table of Isis, or of the Obelishs that are to be seen at Rome. I confine my self to Plutarch, who has preserved as an admirable monument of that Mythology. To represent us its real beauties, it will be proper to give a short & clear analysis of his Treatise of Isis & Osiris which is a Letter written to Clea, Priestess of Isis.

,, (a) The Egyptian Mythology, says Plutarch, has two senses; the one sacred & sublime, the other senses; the one sacred & sublime, the nother senses put Spinxes before the door that the Egyptians put Spinxes before the door of their Temples; designing thereby to signify to us that their Theology contains the secrets of wisdom under enigmatical words. This is also the sense of the Inscription upon a slatue of

I. 4 , Fairas

C. Pr. 354.

. Palias ou d'Ifis : Je fuis tout ce qui eft, qui 2 " été. & qui fera; & jamais mortel n'a levé le , voile qui me couvre.

,, (a) Il raconte enfuite la Fable d'Ilis & d'Ofiris. , lis naguirent tous deux de Rh a & du Soleil. Tandis , qu'ils etoient encore dans le fein de leur Mere, ils , s'univert & procreerent le Dien Orus, image vivante ,, de leur ful fance. Typhon ne naquit point, mais il perça les fluies de Rh a par un violent effort. It la ,, revolta enfuite contre Ofiris, remplit l'Univers de , Jes fureurs, déchira le corps de fon Frere, en découps , les membres , & les répandit partout. Defuis ce , temps là las erre fur la terre pour ramaffer les mens. , bres épars de fon Frere & de fon Ejoux. L'ame d'O. , firis eterneile & immortelle, mena jon fils Orus aux .. Erfers, on elle l'infirmifit à combattre & a vaincre ., Typhon. Orus retourna fur la terre, combattit & , dent Typhon , mais il ne le tua pas. Il fe contents ., de le l'er, & de bui oter la puillance de muire. Le " m.c. at s'echappa enfin, & le defordre alloit recom-., me cer; mais Orus lui livra deux fanglantes ba-, tailles , & l'extermina tout à fait.

(b) Plutarone continue ainfi : ,, Quiconque applique , cas eliegories à la Nature Divine , immortelle & bier-, beurenje, merite qu'on le traite avec mepris. Il no , faut pas croire jourtant qu'elles foient de pures fables, , vuides de fens , femblables à celles des Poet s. Elles nous depeignent des choses qui font veritablement 3 arrivees. " Ce jeroit auffi une erreur dangereufe , & une im , piete manifefte d'attribuer , wec Euhemere le Meffe-, nien , tout ce qu'on dit des Dieux , aux anciens Rois .. & aux grands Capitaines. Ce feroit aneantir is , Religion , & élaigner les bommes de la Divinite.

22 (a) Caux-

## ANCIENT MYTHOLOGY. 249

., Pallas or Isis at Sais, I am all that is, has been, , & shall be, & no mortal has ever yet removed the

, veil that covers me.

li 2

ris.

id s

mite of

1 10

de

upa

ce

ene.

0.

THE COURSE

cre

3

1.23

1.0

om-

20-

grie

er

716

es,

ies

21.5

n

d-

ois

13

r-

,, (a) He afterwards relates the Egyptian Fable of , Ifis & Ofiris. They were both born of Rtea & the Sun Whilst they were still in their Mother's , womb, they copulated & ingendered the God ,, Orus, the living image of their fubstance. Typhon , was not born, but burth violently through the ribs of ,, Rhea. He afterwards revolted against Ofiris, tilled , the Universe with his rage & violence, tore the , body of his Brother in pieces, mangled his limbs, ,, & scattered them about. Ever fince that time Isis ,, goes wandring about the earth, to gather up the ,, scattered limbs of her Brother & Husband. The eternal & immortal foul of Ofiris led his fon Oras ,, to the Shades below, where he gave him inflruc-,, tions how to fight, & beat Typhon. Orus returned , upon earth, fought, & defeated Typhon, but did ,, not kill him. All that he did was to bind him, ,, & take away his power of doing mitchief. ., wicked one made his escape afterwards, & was ,, going to renew his malice. But Orus fought him ,, in two bloody battels, & destroyed him entirely. , Plutarch goes on thus; (b) Whoever applieth .. these Allegories to the blessed immortal Divine , nature, deferves to be treated with contempt. , We must not however believe that they are more ,, fables without any meaning, like those of the , Poets. They represent to us things that really , happened. ., It would be likewise a dangerous error, and

manifest impiety to interpret what is said of the Gods, as Evemerus the Messenian did, & apply to the ancient Kings & great Generals. This would

, to the ancient Kings & great Generals. This wou to, tend to destroy Religion, & estrange men from

,, the Deity.

I. 5 s) These

<sup>(</sup>a) Page 365. (b) Page 378.

, (a) Ceux-là, ajoute-t-il, one mieux pense, qui ont ecrit que tout ce qu'on raconte de Typhon , d'O. , firis , d'Ilis & d'Orus , doit s'entendre des Génies & , des Demons. (b) C'étoit l'opinion de Pythagore, de , Paton . de Xenocrate & de Chryfippe , qui faivoient , en cela les anciens Theologiens. Tous ces grands bom-, mas futtiennent que ces Genies étoient fort puissans . 2. & tres superieurs aux mortels. Ils ne participoient , pourtant pas de la Divinite d'une manière pure & , fimile : mais ils etoient composes d'une nature fpiri-. tuelle & corporelle, & par - la capables de plaifirs & ,, de peines, de paffions & de changemens: car parmi , les Genies , comme parmi les bommes , il y a des ver-, tus & des vices. De-là viennent les Fables des Grecs , far les Titans & les Geans; les comhats de Python ,, contre Apollon; les fureurs de Bacchus & plufieurs , fictions jamelables à celles d'Ofiris & de Typhon. , De la vient qu'Homère parle de bons & de mauvais , D mons. Platon appelle les premiers Dieux Tuti-,, laires , parcequ'ils font Mediateurs entre la Divinité , & les Honmes , & qu'ils portent les prières des Mor-,, tele vers le Ciel , & de-la neus rapportent la con-, noillance & la revelation des chofes cachées & futures. ,, (c) Empedocles, continue-t-il, dit, que les mau-,, vais D. mons fout punis des fattes qu'ils ont com-., mifes. Le Soleil les précipise d'abord dans l'Air; , i Air les jette dans la Mer profonde ; la Mer les vo nit .. far la Terre; de la Terre ils s'élevent enfin vers le " Ciei. Lis jont ainfi transportis d'an lieu à un autre, , juga i ce qu'etant punts & purifiés, ils retournent , dans le lieu qui eft conforme à leur nature.

Après avoir donné ainst une explication théologique des Allegories Expetiennes, Plutarque en raconte les extiliations phyliques: mais il les rejette toutes, & revient le raceulere doffring. (d), Offris n'est ni le Soleil, no l'alau, no la Torre, ni le Ciel; mais tout ce qu'il y

ш

).

le

ut

10

,

nt

n:

r-

cs

n

rs

1.

is

.

te

r.

1-

5.

1.

ı-

. .

it

3

it

t

3

251

,, (a) There are others, add's he, much juster in ,, their notions, who have wrote, that whatever ,, is related of Typhon, Ofiris, Ifis, & Orus must be ,, understood of Genii & Damons. (b) This was the ,, opinion of Pythagoras , Plato , Xenocrates , and ,, Chryfippus, who followed the ancient Theologitts , in this notion. All those great men maintained ,, that these Genii were very powerful, & far fu-, perior to mortals. They did not however partake ,, of the Deity in a pure & simple manner; but were ,, composed of a spiritual & corporeal nature, and ,, confequently capable of pleafures & pains , paffions , & changes: for there are virtues & vices among , the Genii as well as among men. Hence come the " Fables of the Greeks about the Titans & the Giants; , the battels of Python with Apollo; the furies & ex-, travagance of Bacebus, & feveral fictions like those ,, of Ofiris & Typhon. Hence is it that Homer frenks ,, of good & evil Damons. Plato calls the first, Tatelary. , Deities, because they are mediators between God ,, and Man, carry up the prayers of mortals to Hee-,, ven & bring us from thence the knowledge & re-, velation of fecret & future things.

, (c) Empedocles, continues he, says, that the evil
, Damons are punished for the faults they have com, mitted. The Sun precipitates them at first into the
, Air, the Air casts them into the deep Sea; the Sea
, vomits them upon the Land, & from the Earth
, they are raised up at last towards Heaven. Thus
, are they transported from one place to another,
, till being in the end punished & purished, they re-

Piutarch, after having given fuch a theological explanation of the Egyptian Allegories, gives the wife the physical explication there of; has be rejected them all, & returns to his first doctrine. ., (d), Osiris is neither the San, nor the Water, nor the Earth, nor the Heaven; but whatever there is

, a dans la nature de bien disposé, de bien ordonné, de bon , & de tarfait , eft l'image d'Ofiris. Typhon n'eft ni la , Sechereffe , ni le Feu , ni la Mer , mais tout ce qu'il y a , dans la Nature de muifible , d'inconftant, & de déreglé. Plutarque va plus loin dans un autre Traite, & nous explique l'origine du Mal par un raisonnement également folide & fultil; (2) le voici : ,, L'Ouvrier parfaite-, ment bon fit d'abord toutes chofes , autant qu'il étoit ., poffible, jemolables à lui-même. Le Monde reçut en , naiffant de celui qui le fit, toutes fortes des biens. , Il tient d'une disposition etrangère tout ce qu'il a de ., malbeureux & de mecbant. Dieu ne peut pas être , la caufe du Mal, parcequ'il est fouverainement bon. , La Matiere ne peut pas être caufe du Mai, parce-., qu'elle n'a point de force. Mais le Mal vient d'un , troifieme principe qui n'eft ni fi parfait que Dieu, , ni si imparfait que la matiere. Ce troisième Etre ,, c'est la Nature intelligente, qui a au dedans de soi , une fource, un principe, & une caufe de mouvean ment.

J'ai deja fait voir que les Ecoles de Pythagore & de Platon foutenoient la Liberté. Le premier l'exprime par la nature de l'Aute qui peut s'elever ou s'abaiffer; l'autre par les atles de l'Ame, c'est à-dire, par l'amour du beau & le gout du plaifir , qui peuvent fe feparer. Plutarque fuit les memes principes, & fait confifter la Liberte dans l'afficité de l'ame, par laquelle elle eft la

source de jes déterminations.

Ce fintiment ne coit donc pas être regarde comme novoe.u. Il eft tout- la fois naturel & philosophique. L'Ane peut toujours separer & raffembler , rappeller & comparer les idees; & c'eft de cette activité que depend la Liberté. Nous pouvons toujours penfer à d'autres l'ens qu'i ceux auxquels nous pensons actuellement. Nous pouvous toujours suspendre notre consente-ment, pour voir si le bien dont nous jour sons, est ou n'el pas le vrai bien. Notre Liberté ne confifte pas à vouloir jans raijon de vouloir, ni à preferer le moindre

, is in nature well disposed, well regulated, good & , perfect, all that is the image of Ofiris. Typhon is nei-, ther fcorching heat, nor the fire, nor the Sea; " but whatever is hurtful, inconstant & irregular. Plutarch goes farther is another Treatife, and enquires into the cause or the origin of Evil, in a manner equally folid & fubtile, which is expressed thus: ,, (a) The Maker of the World being per-,, feetly good, formed all things at first, at far as , was possible, like himfelf. The World at its birth ,, received, from him that made it, all forts of good , things: Whatever it has at prefent unhappy and , wicked in it, comes from a disposition foreign , to its nature. God cannot be the cause of evil, " because he is sovere ignly good. Matter cannot , be the cause of evil, because it has no active force. , But evil comes from a third principle, neither " fo perfect as God, nor fo imperfect as Matter. , This third Being is an intelligent nature, which

I have already shewn that the Schools of Pythagoras & Plato afferted Liberty of Will. The former expresses it by the nature of the Soul, which can either raise or fink itself; the other by the wings of the Soul, which may may move different ways and be parted. Plutarch follows the same principles, and makes Liberty consist in the activity of the Soul, by which it is the source of its own determinations.

, being felfmoving, hath within itself a fource,

This opinion therefore ought not to be looked upon as modern. It is at once both natural & philosophical. The Soul can all ways separate & re unite, recall & compare her ideas; & on this activity depends her liberty. We can always think upon other goods than those we are actually thinking of. We can always suspend our consent, and consider if the good that we enjoy, be or be not the true good. Our liberty does not consist in willing without any reason, nor in preferring a lesser L. 7

•

<sup>(</sup>a) lint, de alum form pro. 1015.

bien à ce qui nous paroît le plus grand; mais à éxaminer si le bien préjent est un bien reel, ou s'il n'est qu'un imaginaire. L'Ame n'est libre que lorsqu'elle est placée entre deux objets qui paroissent dignes de quelque choix. Elle n'est jamais entraînée invinciblement par l'impression d'aucun bien sini, parcequ'elle peut penjer à d'autres biens plus grands. Es par-là découvrir un attrait supérieur, qui suffit pour l'enlever au bien apparent Es trompeur.

J'avone que les Passions, par le sentiment vif-qu'elles nous causent, occusent quelquesois toute la capacité de l'Ame, & l'empéchent de restéchir. Elles l'aveuglent & l'entraisent: elles deguisent, & transforment les objets. Mais quelque fortes qu'elles soient, elles ne sont jamais invincibles. Il est difficile, mais il n'est point impossible de les surmonter. Il est toujours dans notre pouvoir d'en diminuer peu à peu la force, & d'en prévenir les excès. Voilà le combat de l'Homme sur la terre, & le triomphe de la Vertu.

Les Payens avant senti cette tyrannie des Passions, recommurent par la seule lumière naturelle, la nécessité d'une puissance céleste pour les vaincre. Ils nous représentent toujours la Vertu comme une Force Divine qui descend du Ciel. Ils introduisent sans cesse dans leurs Poëmes des Divinités protestrices qui nous inspirent, nous éclairent, & nous fortisent; pour marquer que les vertus béroïques ne peuvent venir que des Dieux seuls. Cest par ces principes que la sage Antiquité a toujours combattu la Fatalité, qui détruit également la Religion, la Morale & la Société. Revenons aux Egyptiens.

Leur Doctrine, selon Plutarque, suppose: 1. Que le monde sut créé d'abord sans aucun mal physique ni moral, par celui qui est infiniment bon. 2. Que plusieurs Génies, par l'abus de leur liberté, se sont rendus criminels. Es par l'a malbeureux. 3. Que ces Génies soussirient des seines explatrices, jusqu'à ce qu'ils soient surge. I retablis dans l'orire.

4. Que

1.5

IF

1-

nt

n.

ir

en

es

de

nt

es

nê

nt

re

é-

la

s,

e.

ui

75

١.

es.

s.

rs

1,

le

n:

12

75

12

. ..

good to what appears to us to be a greater; but it confifts in examining whether the present good be a real or an imaginary good. The Soul exerts its liberty only when it is placed between two objects that feem worthy of some choice. It is never carried away invincibly by the impression of any finite good, because it can think upon other goods much greater than they, & thereby discover a superior charm & attraction that is sufficent to get the better of the apparent & deceitful good.

It must be owned that the Passions by the lively impressions which they make on us, sometimes take up all the capacity of the Soul, & hinder it from reflecting. They darken its discerning faculty, & hurry it on to an affent: They transform objects, & place them in a wrong light. But strong as they are, they are never invincible. Tis difficult indeed, but not impossible to surmount them. Tis always in our power to disminish their force gradually, & prevent their excess. This is the warfare of Man

on earth, & this is the triumph of Virtue.

The Heathens feeling this tyranny of the Paffions, were convinced by the light of nature alone, of the necessity of a celestial power to subdue them. They always represent Virtue to us as a divine energy descending from Heaven. They are continually bringing into their Poëms guardian Deities who inspire, enlighten & strengthen us, to shew that heroick virtues can only proceed from the Gods. These were the principles upon which the wise Ancients went, in their arguments against those notions of Fatality, which are alike destructive to Religion, Morality & Society. But to return to the Egyptions.

Their doctrine, according to Plutarch, supposes r. That the world was created without any physical or moral evil, by a Being infinitely good.

2. That several Genii abusing their liberty, sell into crimes, & consequently into misery.

3. That the Genii must suffer expiatory punishments, the they are purished & restored to their first state.

4. I hat

4. Que le Dieu Orus, fils d'Isis & d'Osiris, qui combat le mauvais Principe, est un Dieu subalterne, semblable à Jupiter, fils de Saturne.

Consultons à présent la Mythologie des Orientaux, plus nous approcherons de la première origine des Nations, plus nous trouverons leur Theologie épurce.

Zoroaftre, dit Plutarque, (a) enfeignoit ,, qu'il ya , deux Dieux d'operations contraires ; l'un Auteur de , tous les biens ; l'autre Auteur de tous les maux. Il , appelle le bon Principe, Oromaze, & l'autre, le , D mon Arimane. (b) It dit que l'un ressemble à , la lumière & à la verité, l'autre aux ténebres & à , l'ignorance. De plus, il y a un Dieu mitoyen entre , les deux , nomme Mythras , que les Perfes appellent ntercesseur ou M. diateur (c). Les Mages ajou-,, tent qu'Oromaze est ne de la plus pure lumière, & , Arimane des tenebres : qu'ils se font la guerre l'un , à l'autre; & qu'Oromaze a fait fix Genies : la Bonte, , la Verite, la Justice, la Sageffe, l'Abondance, & ,, la Joye; & qu'Arimane leur en a opposé fix autres: , la Malice, la Fauffeté, l'Injustice, la Folie, la Di-, fette, & la Trifteffe. Oromaze s'étant éloigne de la , fphère d'Arimane autant que le Soleil l'eft de la Terre, , orna le Ciel d'Aftres & d'Etoiles. Il crea enfuite ,, vingt-quatre autres Génies, & les mit dans un auf , (par lequel les Anciens défignent la Terre); , Arimane & fes Genies percerent cet muf brillant; , at fitot les maux furent confondus avec les biens. , Mais il viendra un tems fixé par le Destin, où Ari-, mane fera totalement détruit & extermine; la Terre ., changera de forme , & deviendra unie & égale ; & ,, les Hommes beureux n'auront plus qu'une même vie, , une même langue, & un même gouvernement. , Theo.

Pour les Notes, Voyez pag. 257.

4. That the God Orus, the fun of Is & Oîris, who fights with the evil Principle, is a subordinate Deity, like Jupiter the fon of Saturn.

Let us pass next into Persia, to consult the Mythology of the Orientals. The nearer we approach the first origin of Nations, the clearer shall we find

their Theology.

bat ible

IX.

ati-

y a

de

le

e à Pà

tre

ent ou-

8

un

te,

es: Di-

la

re,

ite

uf);

t;

ns.

ri-

re

e ,

0

, Zoronfter , fays Plutarch , (a) taught that there .. are two Gods contrary to each other in their , operations; the one the author of all the good; , the other of all the evil in atture. The good , Principle he calls Oromases the other the De-, mon Arimanius. He fays (b) that the one re-, fembles light and truth, the other darkness and , ignorance. There is likewife a middle God be-, tween these two, named Mythras (c), whom , the Perfians call the Intercetfor or Mediator. , The Migi add, that Oromazes is born of the ,, pureft light, & . Irimanius of darkness; that they ., make war upon one another, and that Oronages ,, made fix Genii, Goodness, Truth, Juffice, Wifdom, " Plenty, & Joy; & Arimanius made fix others to ,, opposethem, Malice, Falfhood, Injustice, Folly, , Want, & Sadness. Oromazes having withdrawn ,, himfelf to as great a diffance from the Sphere of ,, Arimanius, as the Sun is from the Earth, beauti-,, fied the Heavens with Stars & Constellations. ,, He created afterwards four & twenty other Genii . ,, & put them into an egg; (by which the Ancients , mean the Earth) but Arimanius & his Genii pierced ,, trough this fhining egg; immediately evil was ,, blended & confounded with good. But there was ,, come a time appointed by Fate, when Arimanius ,, fhall be entirely deltroyed & extirpated; the Earth , fhail change its form, & become plain & even; ,, & happy men shall have only one & the faine , life, language & gouvernment. n Theu.

<sup>( )</sup> De Ifil & Car par. 370. (1) Det.

<sup>( )</sup> Dio nal Mileny Miesai The Medithe evolute 8011

, Théopompe écrit au fi que, suivant la doctrine des ... Mages, ces Dieux doivent se combattre pendant neuf ... mille ans, l'un détruisant ce que l'autre a fait, ... jusqu'à ce qu'enfin l'Enser soit aboli. Alors les Hommes seront bienbeureux, & leurs corps deviendront ... transparens. Le Dieu qui a tout produit, se cache ... jusqu'à ce temps. Cet intervalle n'est pas trop long , pour un Dieu; mais il est semblable à un moment

2, de Jommeil. Nous avons perdu les anciens Livres des premiers Perfes. Pour juger de leur Mythologie, il faut avoir recours aux Philosophes Orientaux de nos jours, & voir s'il reste encore parmi les Disciples de Zoroastre quelques traces de l'ancienne Doctrine de leur Maitre. Le celèbre M. Hyde, Dolleur de l'Eglije Anglicane, qui a voyage dans l'Orient, & qui scavoit parfaitement la langue du pays, a traduit de Sarifthani, Philosophe Arabe du quinzieme fiècle, les principes suivans. (a) ,, Les premiers , Mages ne regardoient point les deux Principes comme , coeternels; mais ils croyoient que la Lumière étoit ,, eternelle , & que les Tenebres avoient eté produites. , Voici comme ils expliquent l'origine de ce mauvais , Principe. La lumière ne peut produire que la lumière, , & ne peut jamais être l'origine du mal. Comment ,, donc a ete produit le mal? La lumière , difent - ils, ,, produisit plusieurs êtres, tous spirituels, lumineux, , & puiffans. Mais leur Chef, nomme Ahriman, ou " Arimane, eut une mauvaije penfee contraire à la , lumière. Il douta, & par ce doute il devint tene-, breux. De-là font venus tous les maux, la diffen-,, fion , la malice , & tout ce qui eft oppose à la lumie-, re. Ces deux Principes se combattirent l'un l'autre. , Ils firent ensuite la paix , à condition que le Monde , inferieur seroit soumis à Arimane pendant sept mille , ans; après cet espace de tems, il rendra !? Monde n à la lumière.

Veilà ,

-, I

,, (

99

> (

\*\*

Car

of

the

a l

ve

lan

ing

10

"

"

"

99

"

"

77

22

99

22

17

77

99

22

22

21

"Theopempus writes also, that according to the doctrine of the Magi, these Gods must make war for nine thousand years, the one destroying the other's work, till at last Hell shall be taken away. Then Men shall be happy, & their bodies become transparent. The God who was the author of their being, keeps himself retired till that time; an interval not too long for a God, but rather

, like a moment of fleep.

f

8

e

We have loft the ancient Books of the first Perfans; fo that in order to judge of their Mythology, we must have recourse to the oriental Philosophers of our own time, & fee if there be still left among the Disciples of Zoroastre any traces of the ancient doctrine of their Matter. The famous Dr. Hyde, a Divine of the Church of Engeland, who had travelled into the East, & perfectly understood the language of the country, has translated the following passages out of Sariftbani, an Arabian Philofopher of the fifteenth century, ,, (a) The first Magi , did not look upon the two Principles as coeternal, ,, but believed that Light was eternal, and that , Darkness was produced in time; & the origin of , this evil Principle they account for in this manner : " Light can produce nothing but light, & can never ,, be the origin of evil. How then was evil pro-,, duced? Light, fay they, produced feveral beings, ,, all of them spiritual, luminous and powerful. " But their Chief, whose Name was Abriman or , Arimanius, had an evil thought contrary to the " Light. He doubted, & by that doubt he became , dark. Hence arose all the evils, the diffention, , the malice, and every thing elfe of a contrary , nature to the light. These two Principles made , war upon one another, till at latt peace was made, , upon conditions that the lower world fhould be , in subjection to Arimanius for seven thousand , years; after which space of time, he is to sur-, render back the World to the light.

Here

<sup>(</sup>a) Hyde Rel. vet, Ferf. c. 7. p. 163. & c. 22. p. 296.

Foilà, ce me semble, les quatre idées dont je parle dans mon Ouvrage: 1. Un état avant que les biens & les maux sussent mélangés. 2. Un état après qu'ils su rent mêles & confondus. 3. Un état où le mal sera totalement détruit. 4. Un Dieu mitoyen entre le bon & le mauvais Principe.

I

the

Wel

afte

who

Go

of

cor

W

of

fer

ma

27

29

22

"

"

"

22

,, ,,

"

"

"

29

99

22

2

9

,

I

Comme la doctrine des Mages Persans est une suite de la doctrine des Brachmanes des indes, it faut consulter l'une pour éclaireir l'autre. Il nous reste peu de traces de l'ancienne Théologie des Gymnosophistes; mais celles que Strabon nous a conservées, supposent les trois

Etats du Monde.

Après que cet Historien a décrit la vie & les mœur des Brachmanes, il ajoute: (a), Ces Philosophes regardent l'état des hommes pendant cette vie, comme, celui des enfans dans le sein de leur mère. I a mort est, selon eux, une naissance à une veritable & beureuse, vie. Ils croient que tout ce qui arrive aux mortels, ne mérite le nom ni de bien ni de mal Conformes, aux Grees en plusieurs choses, ils tensent que le Morde a commence. Es qu'il finira; que Dieu qui l'e, produit, (b) Es qui le gouverne, est présent partout, à son ouvrage.

,, Onésicrite, continue le même Auteur, ayant, été envoyé par Alexandre le Grand, pour apprendre, la vie, les mœurs, & la dostrine de ces Philosophes, trouva un Brachmane, nommé Calanus, qui lui en feigna les principes suivans. Autrefois l'abondance, régnoit partout; le lait, le vin, le miel & l'buile, couloient des fontaines: mais les bommes ayant abusé, de ce bonbeur, supiter les en priva, & les condamna, a travailler pour conserver leur vie. Quand la temperant

Pour les Notes, Voyez pag. 26t.

Here we see the four notions that I speak of in the foregoing work: 1, A state before good & evil were blended & confounded together. 2. A state after they were so blended & confounded. 3. A state when evil shall be entirely destroyed. 4. A middle God between the good & the evil Principle.

4

19

n

\*\*

rį.

12

.

...

\*

.

te

,

1:

٠,

l:

ŗ.

4

ut.

,

ŀ

.

.

è

3

.

As the doctrine of the Persian Magi is a sequel of the doctrine of the Indian Brachmans, we must consult the one to put the other in a clear light. We have but sew traces lest of the ancient Theology of the Gymnosophists; yet those which Strabo has preserved, suppose three different states of the World.

After that Historian has described the life and manners of the Brachmans, he adds, ,, (a) Those , Philosophers look upon the state of men in this , life, to be like that of children in their mother's , womb; Death according to their notion being a , birth to a true & an happy life They believe , that whatever happens to mortals here, does not , deserve the name either of good or evil. They , have many notions in common with the Greeks, , & like them believe that the World had a beginning, & will have an end; and that God who , made it (b). & governs it, is every where pre, fent to his work.

The same Author goes on in this manner:

"Onesicritus being sent by Alexander the Great to
"learn the life, the manners, and the doctrine of
"those Philosophers, sound a Brachman named
"Calanus, who taught him the following prin"ciples. Formerly, plenty reigned over all na"ture; milk, wine, honey & oil, slowed in a con"tinual stream from sountains: But men having
"made an ill use of this felicity, Jupiter deprived
"them of it, & condemned them to labour for
"the sustence of their lives. When Temperance

<sup>(</sup>a) Lib. 15. Pag. 713. 714. Ed. Paris 1620. (b) Ibid.

, perance & les autres Vertus reviendront fur la Terre,

27

Cil

wh

fac

tiq

yet

??

"

22

"

29

??

: "

"

22

., 1

29

19 1

: 2

.. 1

fami Xyla

4

alors l'ancienne abondance se retablira (a).

Pour juger de la dostrine des anciens Gymnosophistes, j'ai conjulté ce qui a été traduit du Védam, qui est le Livre facre des Bramines d'aujourd'bui. Quoique son antiquité ne soit pas peut-être aussi grande qu'on l'a dit, on ne peut nier cependant qu'il ne contienne les anciennes traditions de ces Peuples & de leurs Philosophes.

Il est constant par ce Livre, (b), que les Bramines, reconnoissent un Seul & Souverain Dieu qu'ils appelment Villnou; que sa première & plus ancienne production fut un Dieu Secondaire, nommé Brama; que
me Le Souverain Dieu le tira d'une fleur qui flottoit sur
me la surface de l'abime avant la création de ce monde;
me ensin que Villnou donna à Brama, à cause de
me pouvoir de créer l'Univers.

Ils croient de plus: (c) ... que les Ames sont imanées, de l'effence Divine de toute éternité, ou du moins qu'elles ont été produites longtemps avant la créa, tio. du Monde; que dans cet état pur elles péchèrent;
, & que depuis ce tembs elles serent envoyées dans les corps des Hommes & de: Bêtes, chacune selon ses mé, rites; de sorte que le corps où l'Ame habite, est comme un cachot ou une prison.

Ils enseignent, ensin: ,, qu'après un certain nombre de ., Métempsycoses, toutes les Ames seront réunies à leur ,, origine, rentreront dans la compagnie des Dieux, , & sero t divinisées (d).

Pour les Notes, Voyez pag. 263.

, perance & the rest of the Virtues shall return upon , Earth, then the ancient plenty fhail be restored (a).

For the forming a better judgment of the doctrine of the ancient Gymnosophists, I have consulted. what has been translated of the Vedam, which is the facred book of the modern Bramins. Though its antiquity is not perhaps fo great as they affirm it to be. yet there is no denying but it contains the ancient traditions of those people, & of their Philosophers.

Tis plain by this book, ,, (b) That the Bramins , acknowledge one fole & fupreme God, whom , they call Viftnou; that his first & most ancient , production, was a fecondary God, named Brama. , whom the fupreme God formed out of a flower , that floated upon the furface of the great deep , before the creation of the World; & that Viftnow , afterwards, on account of Brama's virtue, gra-, titude & fidelity, gave him power to create the " Universe.

They believe moreover, ,, (c) That Souls are , eternal emanations of the Divine Effence, or at , least that they were produced long before the , creation of the World; that they were originally , in a ftate of purity, but finned, & have been ever , fince thrown down into the bodies of Men and " Beafts, according to their feveral demerits; fo , that the body, where the Soul refides, is a fort , of dungeon or priton.

In a word, they hold, ,, that after a certain, number of Transmigrations, all Souls shall be re-united to their origin, shall be re-admitted , into the company of the Gods, & shall at latt

, be deified. (d)

(a) Unneger is the first sorift of the Verb unapyw fere, and ought to be translated fir, not filla elt, as Milmaer das rendered it, for want of underflanding the ection; of Calanus.

(b) See Atrah. Roger, of the Religion of the Bram. Book

Il Part. 1, ch. 1. 6 Kircher China illuft.

L) loud. Roger. Part. 2. ch. 7. (d) Ath. Kirchers, Chinateli,i.

Je n'aurois pas regardé ces traditions comme authentiques & je ne me serois point sié aux Traducteurs du Védam, si cette doctrine n'étoit pas parfaitement conforme à celle de Pythagore que je viens d'exposer. Ce Philosophe ne set qu'enseigner aux Grecs ce qu'il avoit oppris des Gymnosophistes.

tì

1

be

1

P

t

d

È

i:

í

U

1

1

,

,

La découverte de ces sentimens uniformes, & semblables dans la Grece, dans l'Egypte, dans la Perfe, & dans les Indes, m'a donné envie de penetrer plus evant dans l'Orient, & de porter mes recherches jujques à la Chine. Fe me suis adresse à ceux qui entendent la langue de ce pays, qui y avoient demeure plufieurs annees de fuite, & qui en avoient étudié les Livres originaux. [Et quant à cet article particulière. ment, j'ai be micoup trofite des lumières d'un Gentilbomme, ginie fuperienr , que ne veut pas être connu avant qu'il ait publie un grand ouvrage fur ces matières, également avantageux a la Religion & bonorable à l'esprit bumain. Is m'out communique les traits juivans qu'ils out traduits des anciens lieres Chinois qu'on a apportes dans l'Europe, qu'on peut voir à Paris & à Rome & nont ceux qui entendent cette langue peuvent verifier la traaudion.

Dans les anciens Commentaires sur le livre Y king, c'est à dire, le livre des changemens, on parle sous cess, d'un double Ciel, d'un Ciel primitif, & d'un Ciel priférieur; & voici comment on y décrit le premier Ciel:
, Toutes choses étoient alors dans un état beureux,
, tout étoit beau, tout étoit bon; tous les êtres étoient
, parfaits dans leur espèce. Dans ce siècle beureux le
, Ciel & la Terre unissoient leurs vertus pour embellir
, la Nature. Il n'y avoit aucun combat dans les Elé, mens, nulle intempérie dans les Airs. Toutes choses
, croissoient sans travail; une sécondité universelle
, regnoit artout. Les Vertus actives & passives

I should hardly have thought these traditions authentick, or have brought my self to trust to the Translators of the Vedam, if this doctrine had not been perfectly agreeable to that of Pythagoras, which I gave an account of a little before. This Philosopher taught the Greeks nothing, but what he had

learned from the Gymnosopbists.

ė

S

The discovery of these uniform & agreeing sentiments in Greece. in Egypt, in Perfia, & in the Indies, made me defirous to advance further into the East, & to carry my fearches as far as China. I applied my felf accordingly to fuch as understood the language of the country, had spent several years in it, & were well verfed in the original books of that Nation. And in this point particularly I have made great use of the informations I have received from a Gentleman of a superior genius, who does not care to be mentioned till he has published a large work upon these matters, which will be of service to Religion, & do honour to human understanding. In the mean time they have allowed me to publish the following passages, which they translated out of some ancient Chinese books that have been brought into Europe', & which may be feen both at Paris & at Kine; to that all who understand the language, may judge of the faithfulness of the translation.

The book Tling, i.e. the Leek of changes, is concinually speaking of a double Heaven; a primitive Heaven. & a posterior Heaven. The first Heaven is there described in the following manner: ,, All , things were then in an happy state, every thing , was excellent, every thing was good: all beings , were perfect in their kind. In this happy age , Heaven & Earth employed their virtues jointly , to embellish Nature. There was no jarring in the , Elements, no inclemency in the Air. All things , grew without labour; an universal fertility reigned , every where. The active & passive Virtues Vol. H.

,, conspiraient d'elles mêmes sans effort & sans combat à

., produire & a perfectionner l'Univers.

Dans les livres que les Chinois appellent King ou Sacrés, on lit les paroles suivantes: " Pendant le premier état du Ciel, une pure volupte & une tranquillite parfaite régnoient partout. Il n'y avoit ni pravaux, ni peines, ni douleurs, ni crimes. Rien ne présisse à la volonté de l'Homme.

Les Philosophes qui ont suivi ces traditions antiques, in premier Ciel l'Homme etoit uni au dedans a la souveraine Raison, & qu'au debors il pratiquoit toute, veraine Raison, & qu'au debors il pratiquoit toute, les œuvres de la justice. Le cœur se rejouissoit dans la vérité; il n'y avoit en lui aucun melange de fausseté. Alors les quatre saisons de l'année suivoient un ordre réglé sans consusons; il n'y avoit ni vents impétueux, ni pluyes excessives. Le Soleil & la Lune, sans s'obscurcir jamais, sournissoient une lumière plus pure & plus éclatante qu'aujourd'bui. Les cinq Planetes suivoient un cours réglé sans inégalités. Rien, ne nuisoit a rien. Une amitié & une barmonie quiverselle régnoient dans toute la Nature.

D'un autre côté le Philosophe Hoainantsé dit en parlant du Ciel postérieur: "Les colonnes du Ciel su, rent rompues; la Terre sut ébranlée jusques aux fon, demens. Le Ciel s'abaissa du côté du Nord; le Soleil,
, la Lune, & les Astres changèrent leurs mouvemens;
, la Terre s'écroula; les eaux renfermées dans son sein
, sortirent avec violence, & l'inondèrent. L'Homme
, s'étant révolté contre le Ciel, le système de l'Univers
, sut dérangé; le Soleil s'obscurcit; les Planètes changèrent leur route, & l'Harmonie universelle sut
, troublée.

Les Philosophes Ventsé & Lietsé, qui vivoient songtemps avant Hoainantsé, parlent le même jangage; , La fécondité universelle de la , Nature,

" fi In Sacr

" fi

" c " diti

,, t

,, l

"

"

"

"

fpe

?? ??

?? ??

"

b

th

" conspired together without any effort or oppo-" fition, to produce & perfect the Universe.

In the books which the Chineje call King or Sacred, we read the following passage; "Whilst the "first state of Heaven lasted, a pure pleasure & a "perfect tranquillity reigned over all Nature. There "were neither labour nor fatigues, nor pains, nor "crimes. Nothing made opposition to the will "of Man.

The Philosophers who fluck to these ancient traditions, & particularly Tehonangle fays, , That in ,, the flate of the first Heaven , Man was united , inwardly to the supreme Reason, & outwardly " he practifed all the works of justice. The heart ,, rejoiced in truth, and there was no mixture of " fallehood. Then the four leafons of the year fuc-" ceeded each other regularly without confusion; " There were no impetuous winds, not exceffive ., rains. The Sun & the Moon without ever being , darkned, furnished a light much purer and ., brighter than at prefent. The five Planets kept " on their course without any inequality. Nothing " did harm to Man, & Man did harm to nothing. " An univerfal amity & harmony reigned over all " Nature.

On the other fide, the Philosopher Hoainantse speaking of the latter Heaven, says, ,, The piliars ,, of Heaven were broken; the Earth was shaken , to its very foundations. The Heavens sunk lower ,, towards the north; the Sun, the Moon, & the ,, Stars, changed their motions, the Earth fell to ,, pieces? the waters enclosed within its bosom, ,, burst forth with violence, & overslowed it. The ,, Earth rebelling against Heaven, the system of the ,, universe was quite disordered; the Sun was dar,, kened; the Planets altered their course, & the uni-, versal harmony was disturbed.

The Philosophers Ventse & Lietse, who lived long before Hoainantse, express themselves almost in the same terms: , The universal fertility of M 2

nature, disent ces anciens Auteurs, degénéra dans une horrible stérilité. Les berbes se fanérent, les ars, bres se desséchérent; la Nature desolee & eplorée refusa, de repandre ses dons. Toutes les Creatures se déclarément la guerre les unes aux autres. Les maux & les crimes inondérent la face de la Terre.

,, t

,, 1

,, r

,, t

"

27

?? ??

thi

CO

Sin

the

M th In

33

de

å

of

C

W

W

Tous ces maux sont venus, dit le Livre Likiy-ki, parceque, l'Homme méprisa le souverain Empire. Il, voulut disputer du vrai & du faux; & ces disputes, bannirent la Raison éternelle. Il regarda ensuite les objets terrestres, & les aima trop. Del naquirent, les passions: peu-à-peu il fut transforme dans les objets, qu'il aimoit, & la Céleste Raison l'abandonne tout, à fait. Voilà la source primitive de tous les crimes: ce su pour les punir que le Ciel envoya tous les maux.

Ces mêmes Livres parlent d'un temps où tout doit être rétabli dans la première splendeur, par l'arrivée d'un Héros nommé Kiuntsé, qui signifie Pasteur & Prince, à qui ils donnent aussi les noms de Très-Saint, de Docteur Universel, & de Verité Souveraine. C'est le Mythras des Perses, l'Orus des Egyptiens, le Mercure des Grecs, & le Brama des Indiens.

Les Livres Chinois parlent même des souffrances & des combats de Kiuntsé, comme les Syriens de la mort d'Adonis qui devoit ressurer pour rendre les hommes beureux, (a) & comme les Grecs des travaux & des exploits pénibles de ce Fils de Jupiter qui étoit descendu sur la Terre pour combattre les Monstres. Il paroit que la source de toutes ces Allegories est une très ancienne tradition commune à toutes les Nations, que le Dieu mitoyen à qui elles donnent toutes le nom de Soter ou Sauveur, ne détruiroit les crimes qu'en souffrant lui-même beaucoup de maux.

<sup>(</sup>a) Voyez la description que Julius Firmicus fait ces fêtes, des cerémonies & des mystères d'Adonis; & Lucion, de Dea Syria, p. 1058. Ed. Paris.

" Nature, fay thefe ancient Authors, degenerated in ,, to an ugly barrenness. The plants saded; the trees " withered away; Nature defolate & in mourning. ,, refused to diffribute her usual bounty. All Crea-" tures declared war against one another. ,, crimes overflowed the face of the Earth.

All the evils arofe, fays the book Likiyki, .. from " Man's despising the supreme Monarch of the Un-" verfe. He would needs dispute about truth and " faltehood; & these disputes banished the eternal " Reason. He then fixed his looks on terrestrial " objects, & loved them to excefs. Hence arofe " the passions, & he became gradually transformed " into the objects he loved, & the celestial Reason, abandoned him entirely. This was the original " fource of all crimes; which drew after them all ,, manner of evils fent by Heaven for the punish-" ment thereof.

The fame books speak of a time when every thing is to be reftored to its first splendour, by the coming of an Hero called Kiuntse, which fignifies Shepherd & Prince, to whom they give likewife the names of The most Holy, the Universal Teacher, & the Supreme Truth. He answers exactly to the Mythras of the Persians, the Orus of the Egyptians, the Mercury of the Greeks, and the Brama of the

Indians.

3

1

S

5

t

The Chinese books speak likewise of the sufferings & conflicts of Kiuntse, just as the Syrians do of the death of Adonis, who was to rife again to make men happy (a), & as the Greeks do of the labours & painful exploits of the Son of Jupiter who was to come down upon Earth. It looks as if the fource of all these allegories was only an ancient Tradition common to all Nations, that the middle God, to whom they all give the name of Soter or Saviour, was to put an end to crimes by his great fufferings. M 3

<sup>(</sup>a) See the description that Julius Firmicus gives of the Feafts, Ceremonies, ani Mysteries of Agens: and Lucian de Dea Syria, pa. 10;8. Ed. Par.

Mais je n'infiste point sur cette idie. Je ne veux puter que des restiges qu'en trouve dans toutes les Reibeions d'une Nature élevée, tombee, & qui doit éin réparée par un Héres Divin.

::

7

C

22

77

8

a L

1

C

tl

tl

ti

t

1

b

h

u

li

C

Mythelogies des Grees, des Egyptiens, des Perfes, des Indiens. & des Chinois. l'eyons à prefent la Mythe

togie Hebraique.

J'entends par-là le Rabbinisme, ou la Philosophie des Docteurs Juiss, & surtout des Est niens. Ces Philosophes enseignoient, se on le temoignage de (a) Philosophes enseignoient, se on le temoignage de (a) Philosophes enseignoient, se ou le jens littéral du Texte Sacre, n'étoit qu'une image des vérités cachées. Ils change geoient les paroles & les preceptes de la Sagesse en Algories, selon la coutume de leurs Pères, qui leur, avoient laisse plusieurs livres de cette science.

C'étoit le goût univerfel des Orientaux, de peindre fons des images corporelles les propriétés & les opérations

des Intelligences.

Ce style symbolique semble même être autorise par les Ecrivains Sacrés. Le Prophête Daniel nous represent la Divinité sous l'image de l'Ancien des jours. Les Mythologistes Hébreux, É les Cabalistes, qui sont une suit de l'Ecole des Esséniens, prirent dela occasion d'explicier les attributs divins, comme les membres du corps de l'Ancien des jours. On voit cette allégorie porte jusqu'à l'extravagance dans les livres des Rabbins. On y parle de la resée qui sort du cerveau du Vieillard, de son crane, de ses cheveux, de son front, de ses yeux, Es surtout de sa barbe merveilleuse.

Ces comparaisons sont sans doute absurdes & indignes de la Majesté de Dieu: mais les Philosophes Cabalistes prétendent les autoriser par des idées métaphysiques.

I it I do not lay any firefs upon this notion, my delign being only to speak of the traces that appear in all Religions of a nature exaited, failen, & to le repaired again by a Divine Hero.

These truths run equally throughout the Mythologies of the Greeks, the Egyptians, the Persian, the Indians, & the Chine, a. Tis time to come at

last to the Jewijo Mythology.

71.

ii.

:r:

ie 1.

Lie

L:

00

C1.

211-

1.

1

ile

0711

les

212

14.

it:

li-

71:

tes

2

d.

r,

121

le:

I mean by this the Rabbinism or Philosophy of the Fereigh Doctors, & particularly of the Effents. Thefe Philosophers afferted, according to the tellimony of Philo (a) & Jojephus (b), ,, That the literal fente ,, of the facred text was only an image of hidden , truths. They changed the words & precepts of ,, wisdom into allegories, after the custom of their " Ancestors, who had left them several books or ,, their instruction in this science.

Twas the universal talte of the Orientals to make use of corporeal images to represent the properties

& operations of Spirits.

This fymbolical flile feems in a great measure authorifed by the facred Writers. The Prophet Daniel represents God to us under the image of the Ancient of Days. The Hebrew Mythologists and Cabbalists, who are a succession of the School of the Essens, took occasion from thence to explain the Divine attributes, as members of the body of the Ancient of Days. We fee this Allegory carried to an extravagance in the books of the Rubbins. They speak there of the dew that diffilled from the brain of the Ancient of Days, from his skull, his hair, his forehead, his eyes, & especially from his wonderful beard.

These comparisons are undoubtedly absurd, and unbecoming the Majesty of God: But the Cabbaliftical Philosophers pretend to authorize them by fome very metaphyfical notions.

> The 1 4

<sup>(</sup>a) Fhil. de Leg. Alez. 2. 7 54.

<sup>( )</sup> Jos. de Beil. Jua. i. . . 1 ..

La Création, selon eux, est un tableau des perfections Divines. Tous les Etres créés sont par conséquent des images de l'Etre Suprême, plus ou moins parfaites, selon qu'elles ont plus ou moins de rapport avec leur Original.

Il suit deià que toutes les créatures sont en quelque chose semblables les unes oux autres: E que l'Homme ou le Microcosme ressemble au grand monde, ou au Macrocosme; le monde matériel, au monde intelligible; E le monde intelligible, à l'Archetype, qui est Dien.

r

a

r

f

V

T

k

V

0

K

9

3

21

31

č

21

C'est sur ces principes que sont fondées les expressions allégoriques des Cabalistes. En depouillant leur Mythologie de ce mystérieux langage, on y trouve des idées sublimes, & semblables à celles que nous venons d'admirer dans les Philosophes Payens. Voici quatre de ces idées que je trouve asses clairement enoncees dans les ouvrages des Rabbins hira, Moschech, & sitzack, dons Rittaugelius nous a donné les traductions dans sa Cabale dévoilée.

1. ,, Toutes les Substances Spiritueiles, les Anges, les Ames des hommes, & même l'Ame du Messie, (a) ,, furent créées dès le commencement du monde. Le premier Père, par conséquent, dont parle Moyse, représente non un individu, mais le genre bumain entier ,, gouverné par un seul chef. Dans ce premier état , tout étoit éclatant & parfait : rien ne souffroit dans , l'Univers, parce que le crime y étoit inconnu. La Nature étoit une image sans ombre & sans tache des , perfections Divines". C'est le Règne d'Osiris, d'Oromaze & de Saturne.

2. ,, L'Ame du Messie parvint par sa constance dans , l'amour divin à une union étroite avec la pure Di-, vinité, & mérita d'être le Roi, le Chef & le Con-, ducteur de tous les Esprits (b)." Cette idée a quelque rapport à celle que les Perses avoient de Mythras,

# ANCIENT MYTHOLOGY. 273

The Creation, according to them, is a picture of the Divine perfections. All created beings are confequently images of the fupreme Being, more or less perfect, in proportion as they have more or

less conformity with their Original.

2

.

.

-

.

3

5

5

1-

35

1)

2.

é-

.

at

15

4-

es

0-

ns

li-

11-

ue

5,

es

Hence it follows that all creatures are in some respect like one another; & that Man, or the microcosm resembles the great world or macrocosm; the material world resembles the intelligible world, as the intelligible world does the Archetype, which is God.

These are the principles upon which the allegorical expressions of the Cabbalits are founded. If we strip their Mythology of this mysterious language, we shall find in it sublime notions very like those which we have before admired in the Heathen Philosophers. Now these are the four principal ones which I find clearly enough seth forth in the works of the Rabbins Irira, Moschech, & Jitzack, which Rittangelius has translated in his Cabbala denudata.

r. ,, All spiritual substances, Angles, human Souls, & even the Soul of the Messias (a), were created, from the beginning of the world: And consequently our first Parent, of whom Moses speaks, represents not an individual person, but all man, kind governed by one sole head, in that primitive state every thing was glorious and persect; there was nothing in the Universe that suffered, because there was no such thing as crime. Nature, was a real & spotless image of the Divine persection. This answers to the Reign of Officis, & Saturn.

2. ,, The Soul of the Messias, by his perseverance in the Divine Love, came to a strict union with the pure Godhead, & was deservedly advanced to be the King, the Head & the Gaide of all possible spirits (b)". This notion has some resemblance to those which the Persians had of Mythras, the

<sup>(</sup>i) Vifien, Ezibil. Mercav. Exp. upnd Rittang. p. 225. T. 3.

les Egyptien d'Orus, & les Grecs de Jupiter Conducteur, qui menoit les Ames dans le lieu sublime.

3. , La vertu , la perfection , & la béatitude des esprits 3, ou des Sephirots, confiftoit à recevoir & à rendre , fans ceffe les rayons qui emanent du centre infini, afin qu'il y eut dans tous les Efprits une circulation , éternelle de lumière & de bonbeur. (a) Deux fortes ,, de Séphirots manquerent à cette Loi éternelle. Les , Cherubins qui étoient d'un ordre supérieur, ne ren-, dirent point cette lumière, la retinrent au dedans , d'eux-mêmes, s'enflèrent, & devinrent comme des , vafes trop pleins; enfin ils je briferent en pièces, & , leur Sphere fe changea en un Cahos tenebreux. Les 3. Ifchim, qui étoient d'un ordre inférieur, fermèrent les , yeux à cette lumière, en je tournant vers les objets , sensibles, (b) oublierent la suprême beatitude de leur , nature, & se contenterent de la joui fance des plaisirs n crees. Ils tomberent parlà dans des corps mortels.

4. "Les Ames passent par plusieurs révolutions, avant , que de revenir a leur premier état; mais après l'a-, venement du Messie, tous les Esprits seront rétablis , dans l'ordre, & jouëront de l'ancien bonbeur dont ils , jouë soient avant le péché du premier Pére (c).

Je laisse à décider si ces quatre idées ne ressemblent point à celles que nous avons trouvées en Perse, en Egypte, & en Grèce. C'est cette ressemblance qui m'a autorisé à donner les quatre Tableaux Mythologiques qui se trouvent dans mon Ouvrage.

Dans tous ces Sessemes on voit que les Philosophes anciens, pour resuter les objections des impies sur l'origine & la duree du Mal, avoient adopté la doctrine de la Pré xistence des Ames, & de leur rétablissement. Plusieurs Pères de l'Eglise ont enseigné la première opinion

the Egyptians of Orus, & the Greeks of Jove, the Guide that let Souls into the supra celestial abode.

.

1

S

S

3. ,, The virtue, perfection & beatitude of spirits , or Zephirots, confifted in continually receiving & ,, rendring back the rays which flowed from the ,, infinite center, that fo there might be an eternal ,, circulation of light & happines in all Spirits (a). , Two forts of Zepbirots failed in the observance ,, of this eternal law. The Cherubins, who were ,, of a superior order, did not render back this light, ,, but kept it within themselves, swelled, & became , like veffels that are too full, till at last they burst , in pieces , & their Sphere was changed into a ,, gloomy Choas. The Ijchim, who were of an in-, ferior order, fhut their eyes against this light, , turning themselves towards fensible objects (b). .. They forgot the supreme beatitude of their na-, ture, & took up with the enjoyment of created ,, pleafures. They fell thereby into mortal bodies. 4. ,, Souls pass through several revolutions before , they return to their primitive state; but after the , coming of the Mefias, all Spirits will be reftored , to their rank; & be put in possession of the an-, cient happiness which they enjoyed before the fin of our first parent (c).

I leave the reader to determine whether these four notions do not resemble those which we have found in *Persia*, in *Egypt*, & in *Greece*. And this resemblance I thought a sufficient authority for me to give the four mythological pictures which are

inferted in the foregoing work.

In all these Systems we see that the ancient Philosophers, in order to resute the objections of the impious drawn from the origin & duration of evil, adopted the dostrine of the Pre existence of Souls, and their sinal Restoration. Several Fathers of the Church have maintained the first M. 6. opinion,

<sup>(</sup>a) Ib. de Revol Ann. Par. 1. Cap. 1. p. 244.

<sup>(1)</sup> Phil. Cathal. diff. 8. car. 13. g. 173. T. 3. Kittang.

<sup>(</sup>c) De Revel. Anm p 307.

opinion comme le seul moyen philosophique d'expliquer le péche originel; & Origène s'est servi de la dernière,

four combattre les Impies de son temps.

A Dieu ne plaise que je reuille aesendre ces deux erreurs condamnées par l'Eglise. Je ne m'en suis servi que pour montrer les ressources que la sage Antiquité avoit trouvées contre l'impieté, & pour faire sentir que même avec la seule raison, on peut confondre les Philosophes qui rejusent de croire sans comprendre.

fo

P

pi

di

fe

le

h

2

fu

w &

IT

11

0

I

C

a

a

0

1

t

C'est pour cette raison que je fais parler à Daniel un autre langage qu'à Eléazar. Ce Prophéte conseille à Cyrus d'oublier toutes les spéculations subtiles, & de laisser à Dieu le soin de justisser les démarches incomprehensibles de sa Providence. Il le replonge dans une obscurité plus salutaire & plus convenable à la foiblesse humaine, que toutes les conjectures des Philosophes. Il réduit ce qu'il faut croire sur ces matières à ces quatre vérités principales.

1. Dieu étant souverainement bon, n'ayant pû produire des êtres méchans & malbeureux, il faut que le mal moral & physique qu'on voit dans l'Univers, vienne de l'abus

que font les bommes de teur liberté.

2. La nature bumaine est déchue de la première pureté dans laquelle elle fut créée; & cette vie mortelle est un état d'épreuve, où les Ames se guérissent de leur corruption, & méritent l'immortalité beureuse par leur vertu.

3. La Divinité s'est unie à la nature bumaine, pour expier le mal moral par son sacrifice. Le Messie viendra ensire dans sa gloire pour détruire le mal physique, & re-

nouveller la face de la Terre.

4. Ces vérités nous ont été transmises de siècle en siècle depuis le Déluge jusques à présent par une tradition universeile. Les autres Nations ont obscurci & altéré cette tradition par leurs fables. Elle n'a été conservée dans la pureté que dans les Livres Sacrés, dont on ne sçauseit disjuter l'autorité avec aucune ombre de raison.

opinion, as the only philosophical way of explaining original fin. And Origen made use of the latter, to

oppose the Libertines of his time.

It is far from my intention to defend these two opinions discountenanc'd by the Church. All the use I make of the arguments which the wise ancients found out against impiety, is to shew, that reason alone furnishes means sufficient to consound such Philosophers as resuse to believe unless they can com-

prebend.

Tis for this reason that I make Daniel speak a different language from Eleazar. The Prophet advises Cyrus to lay aside all subtile speculations, & to leave to God the care of justifying the incomprehensible steps of his Providence. He plunges him again into an obscurity more wholsome and more surable to human weakness, than all the conjectures of Philosophers. He reduced what we are to believe on this subject, to these four principal truths.

1. God being infinitely good, cannot produce wicked & miferable beings; & therefore the moral & phyfical evil which we fee in the Universe must come from the abuse that men make of their

liberty.

2. Human nature is fallen from the first purity in which it was created, & this mortal life is a state of trial, in which Souls are cured of their corruption, & aspire to immortality by their virtue.

3. God is united to humain nature in order to expiate moral evil by his facrifice. The Messias will come at last in his glory to destroy physical evil,

and renew the face of the Earth.

4. These truths have been transmitted to us from age to age, from that time of the Deluge till now, by an universal tradition. Other Nations have obscured and altered this tradition by their sables. It has been preserved in its purity no where but in the holy Scriptures, the authority of which cannot be disputed with any shadow of reason.

M 7

On croit ordinairement que toutes les traces qu'on voit de la Religion Naturelle , & Révelee , dans les Poites & les Philosophes Payens, je doivent originairement à la letture des livres de Moyle; mais il est impossible de répondre aux objections que les incrédules font contre cette opinion. Les Juifs , & leurs livres furent trop longtemps caches dans un coin de la terre pour devenir la lumière primitive des Nations. Il faut remonter plus baut, jusques au Déluge même. Il est étonnant que ceux qui font perfundes de l'authenticité des Livres facres, n'aient pas profité de cette idee pour faire sentir la verité de l'bistoire Mosaique sur l'origine du Monde, le Deluge universel, & le rétablissement de la race bumaine par Noë. Il est difficile d'expliquer autrement que par la doffrine que je mets dans la bouche de Daniel, l'uniformite des fentimens qui se trouve dans la Religion de toutes les Nations.

Voilà, ce me semble, les grands principes du Christianisme; & voilà l'hommage que j'ai voulu lui rendre en justifiant ses dogmes contre les vaines subtilités des esprits téméraires, & contre les préjugés superstitiens des esprits foibles.

Fin du Discours, &c.



# ANCIENT MYTHOLOGY. 279

Tis a common notion that all the footsteps of natural & reveal'd Religion which we fee in the Heathens Poëts & Philosophers, are originally owing to their having read the books of Mofes; but 'tis impossible to answer the objections which are made against this opinion. The Jews & their books were too long concealed in a corner of the earth, to be reasonably thought the primitive light of the Gentiles. We must go further back, even to the Deluge. Tis furprifing that those who are convinced of the authority of the facred books, have not made advantage of this fystem to prove the truth of the Mosaick history concerning the origin of the world, the univerfal Deluge, & the re-peopling of the Earth by Noah. 'Tis hard to explain otherwise than by the doctrine I have put in the mouth of Daniel, that uniformity of fentiments which we find in the Riligions of all Nations.

The four great Principles I have spoken of, seem to me the foundation of Christianity. My design in this work has been to do homage to our Religion by endeavouring to justify its tenets against the superstitions, prejudices of weak minds, and the vain subtilities of audacious criticks, who cavil at

eternal Wisdom.

17.

. .

it

le

re

ĝ

ir

15

x

٢,

2-

le

i-

ue

1,

i-

16

...

The end of the Discourse &c.



### 280 CHRONOLOGIE &c.

### ea:ree:reer:reer:re

LETTRE de Mr. Fréret (Membre de l'Académie des Inscriptions à Paris) à l'Auteur, fur la Chronologie de son Ouvrage.

#### MONSIEUR,

Histoire de Cyrus, & la Chronologie des Rois de Babylone, sont peut être la partie de toute l'Antiquité sur laquelle on a imaginé le plus de systèmes différens.

Mais tous ces systèmes sont si défectueux, & si mal liés avec les événemens contemporains, que l'on se trouve arrêté presque à chaque pas par les contradictions & les embarras de ces hypothèses: c'est ce qu'on éprouve en lisant les Ouvrages de Scaliger, de Pétau, d'Usher, de Marsham, de l'Evéque de Meaux, & de Prideaux.

Dans votre Ouvrage, Monsieur, vous avez sagement évité ces embarras, & vous avez imaginé ce qu'il y avoit de mieux pour concilier les narrations opposées d'Hérodote, de Ctésias, de Xénophon, & des autres

Anciens au fujet de Cyrus.

Vous avez conservé la Guerre de ce Prince contre Astyages, son Grand'père. Cette Guerre est un point constant dans l'antiquité & reconnu par Xénophon luimème dans sa Retraite des Dix mille. Il n'a supprimé ce fait dans sa Cyropédie, que pour ne pas désigurer le portrait de Cyrus, par une Guerre qu'il croyoit contraire aux devoirs de la nature. Prideaux, après Xénophon, a cru la devoir supprimer au si. Marsham a imaginé un véritable Roman, & a supposé deux différens Royau res des Mèdes, sur les quels régnoient en même tems deux Astyages, l'un Grand'père de Cyrus, & l'autre son Eunemi.

A LETTRE from Mr. Freret (Member of the Academy of Inscriptions at Paris) to the Author, concerning the Chronology of his Work.

SIR.

1-

. . .

T is ferent systems formed, to settle the History of Cyrus, & the Chronology of the Kings of Babylon, than for any other part of ancient Story. But these hypotheses are all so desective, & so il connected with cotemporary events, that we are stopp'd almost at every step, by the contradictions & inconsistencies we meet with in them. This every man's experience shews him to be true, who reads the wirtings of Scaliger. Petau, Usber, Marsham, the Bishop of Meaux, & Prideaux.

But in your Work, you have prudently avoided these difficulties, & have hit upon the best method of reconciling the contradictory accounts, which Herodotus, Cresias, Xenophon, & other ancient wri-

ters, give us of Cyrus.

You have preserved this Prince's war with his Grandsather Astyages; a war which the ancients allow to be certain: And Xenophon himself acknowledges it, in his narrative of The Retreat of the Tenthousand. He has suppressed this sact in his Cyropadia, only to avoid throwing a blemish on Cyrus's character, by a war, which he tought contrary to natural duty. Prideaux has likewise thought sit to omit it. Marsham has invented a mere Romance, & supposes, that there were two different Kingdoms of the Medes, which were, at the same time, governed by two Astyages's, one the Grand-sather, & the other the Enemy of Cyrus.

# 282 CHRONOLOGIE, &c.

Le parii que vous avez pris est plus simple & plus conforme à l'aucienne Histoire. Vous avez préparé cette Guerre, & vous l'avez conduite de telle façon qu'elle ne actuit en rien le caractère de voire Heros.

La suppression d'un evenement si considérable a obligé Kénophon a faire deux anachronismes pour remplir les premières années de Cyrus. Il a avancé la prije de Sardis de 25 ans, & celle de Babylone de 28.

Comme cet Historien n'avoit en vue pour former sen Heres, que les Vertus Militaires & les qualites d'un bon Citoyen; il ne trouva point dans le plan de son Ouvrage les mêmes ressources que vous avez eues pour remplir la jeunesse de Cyrus. Il ne pensa, ni à lui donner des principes surs pour le garantir des dangers qui assiègent la vertu des Princes; ni à le prévenir contre la corruption des faux Politiques & des faux Philosophes: deux genres de corruption dont les suites sont tegalement funestes pour la societé.

Kénophon, élevé dans la Grèce, ne connoissoit que les Royaumes de Sparte & de Macédoine, où les Rois n'etoient, à proprement parler, que les premiers Citoyens de l'État, où les Magistrats étoient leurs Collègues platôt que leurs Ministres. Il n'imaginoit point les alus du Despotisme, & n'avoit point pensé à les prévenir. Dans votre plan, comme il s'agit de former un Roi plutôt qu'un Conquérant, & un Prince qui sçache encore mieux rendre les Peuples heureux sous son gouvernement, que les contraindre à se soumettre à ses loix, vous avez trouvé de quoi remplir la jeunesse de Cyrus en le faisant voyager, sans rien déranger dans la véritable Chronologie.

Cyrus est mort l'an 218 de Nabonassar, 530 ans avant fésus Christ. C'est un point que je ne m'arrêterai pas à prouver. Il est constamment reçu par tous les Chronologistes. Ce Prince étoit alors agé de 70 ans, selon Dinon, auteur

# CHRONOLOGY &c. 283

The method you have take is more fimple, & more agreeable to ancient Story. You have paved the way for this War, & conducted it in such a manner, that it does it no wife slain the character of your Hero.

The omission of so considerable an event has led Xenothen into two anachronisms, in order to find employment for Cyrus in his younger years. Thus he antedates the taking of Sardis, 25 years, and

that of Babylen, 28.

As this Historian had nothing in view but military virtues & the qualities of a true Patriot, whereby to form his Hero; his scheme did not surnish him with the same materials to fill up Cyrus's youth, as yours does. He had no thoughts of instilling into his mind such principles as would most essectually secure him from the dangers which beset the virtue of Princes; or of guarding him beforehand, against the corruption of salse Politicks & salse Philosophy, which are, in their consequences, equally satal to

fociety.

072-

tte

71.0

20

dis

en

117

313

217

22

75

71.

i-

1.5

0:

·-

ie.

.

.5

7.

1

:-

.

Xenophon having been educated in Greece, was acquainted only with the Kingdoms of Sparta and Macedon, whose Kings were, properly speaking, nothing more than the chief Persons in the State; & the Magistrates were rather their Collegues, than their Ministers. He had no notion of the abuses of despotick power, & therefore could have no thoughts of preventing them. Whereas your design being to form a King, rather than a Conqueror, a Prince better qualify'd to make his People happy under his government, than to force them to submit to his laws; you are thereby enabled to give Cyrus full employment in his youth, by making him travel: & that very consistently with true Chronology.

Cyrus died the 218th year of Nabonassar, & 530 years before the Christian Era. I shall not lose time to prove, because it is acknowledged by all Chronologers. This Prince was then 70 years of age, according to Dinon, the Author

# 284 CHRONOLOGIE, &c.

0

re

V

tl

t

4

1:

3

t

1

ÿ

0

u

2

T

1

t

Ì

d'une Histoire (a) de Perse très estimée; donc il etoit ne l'an 148 de Nabonassar, 600 ou 599 ans avant l'Ere Chretienne. Il avoit regné neuf ans à Babylone suivant le Canon Attronomique; donc la prife de cette Ville tomboit à la 61 année de son âge, à la 209 de Nabonassar, & 539 avant Jefus Chrift.

La prife de Sardis tombe , fuirant Sofiorate dans Dio. gene Laërce, (b) & fuivant Solin, (c) à la quatrieme onnée de la cinquante buitieme Olympiade. Selon Eufèbe, c'est la première année de la même Olympiade. Cette année est donc la 545 ou la 548 avant l'Ere Chré-

tienne, la 52 ou la 55 de la Vie de Cyrus.

It avoit regné 30 ans sur les Medes & sur les Perses, selon Hérodote & Ctésias, ayant 40 ans lorsqu'il monta sur le Trône, selon le témoignage précis de Dinon; ce qui donne pour l'époque du commencement de son regne l'an 188 de Nabonassar, & la première année de la 55

Olympiade, 560 ans avant Jesus-Christ. Eusebe nous apprend (d) que cette même année de la 55 Olympiade étoit celle où tous les Chronologistes s'accordoient à placer le commencement du règne de Cyrus fur les Mèdes & fur les Perfes. L'Histoire ne nous apprend point combien avoit duré la Guerre de Cyrus contre les Mèdes, ni de quels événemens avoient été remplis les 40 premieres années de sa Vie, & vous avez eu le champ libre pour imaginer tous ceux qui convenoient au but que vous vous êtes proposé. Votre Chronologie est donc non-seulement conforme à celle des Grecs, & des Perses, mais encore à celle des Babyloniens.

Xénophon a changé toute cette Chronologie. Selon lui, Cyrus à l'âge de douze ans va à la Cour de Médie, y refte 4 ans & en revient à 16. Il entre à 17 dans la classe des Adolescens & y reste 10 ans. L'bistorien ajoute qu'Astyages mourut dans cet intervalle; ce qui est contraire à la vérité; car ce Prince régna jusques

Pour les Notes, Voyez pag. 285.

# CHRONOLOGY. &c. 285

of a celebrated History (a) of Persia. He was therefore born in the 148th, year of Nabonassar; 600, or 599 years before Christ. He had reigned, according to the Astronomical Canon, nine years at Babylon. This City was therefore taken in the 61 year of his age, the 209 of Nabonassar, & the 539 before Christ.

Sardis was taken, according to Sofiorates (b) in Diogenes Laertius, & according to (c) Solinus in the att. year of the 58th. Olympiad; but according to Eufebius, in the first year of that Olympiad: & confequently, either in the 545th. or 548th. year before Christ

& the 52th., or 55th. year of Cyrus's life.

,

.

-

,

3

3

5

10

es

V-

115

1S té

119

nt te

3

ui,

é-

ns

en ni

es

He had reigned 30 years over the Medes & Persians, according to Herodotus & Ctesias, & he was 40 years old, according to Dinon, when he mounted the Throne; which fixes the beginning of his Reign to the 188th, year of Nabonassar, the first year of the 55

Olympiad, & the 560 year before Christ.

Eusebius (d) tells us that all Chronologists agreed in placing the beginning of Cyrus's Reign over the Medes & Persians, in this year of the 55 Olympiad. But Historians have neither told us, how many years Cyrus's War with the Medes lasted, nor any particulars of what happened in the first forty years of his life; you are therefore at full liberty to fill up this space with whatever you judge most proper to your design; & your Chronology is not only agreeable to that of the Greeks & Persians, but likewise to that of the Babylonians.

Xenophon indeed has changed all this chronology. According to him, Cyrus went to the Court of Media, at 12 years of age, flay'd there 4 years, returned in his 16 year, entered into the class of the "EphBas or Toung-mon, in his 17, & continued in it 10 years to which he adds that Astyages died in this interval. But this is not true, for that Prince reigned till he was conquered by Cyrus

<sup>(1)</sup> Cic. de Divin. B. I. ch. 23. (b) Diog. Laert B. I. Periand.

### 286 CHRONOLOGIE, &c.

à l'an 560 qu'il fut vaincu par Cyrus & ne mourut que quelques années après. L'ors cous êtes écarte de

Xénophon, & veus avez bien fait.

Selon le même Anteur. Comus âgé de 28 ans passa en Médie à la tête d'une ar nee de 30 mille hommes, à 20 il soumit les Armeniens, à 30 il marche contre les Lydiens & prit Sardis. & 33 il je rendet maître de Babylone vers l'année 567. Cette année qui e'l la 179 de Nabonalin est ca 36 de Nabucodonosor, qui régna encore tept ans ; ces 7 ans joints aux 21 des quatre Rois qui ont le me à Babylone après lui, jont les 28 années d'anachron sme dont j'ai parlé plus haut.

L

th

200

12

Wa Es

the

The

me

15

re

lar.

:0 !

ne

pro

My

de

Le reste de la Chronologie de X inophon est indisserent à votre Ouvrage. Cet Historien ne determine pas le temps de la mort de Mandane, ni de Cambyse, & vous a laisse une pleine liberté de placer ces événemens de la

manière la plus convenable à votre plan.

La ville de Tyr ne fut prise que la 19 année de Nabucodonosor, après un siège de 13 ans, qui avoit commencé la septième année du Règne de ce Prince, comme Joseph l'avoit lu dans les Annales Phéniciennes. Le Prophète Ezéchiel, l'année même de la prise de Jérusalem qui étoit la 18 de Nabucodonosor, menace Tyr d'une ruïne prochaine; donc elle n'étoit pas encore prise. Cyrus avoit alors 15 ans. Or comme le temps où il retrouve Aménophis à Tyr peut aller jusques à 15 années de plus; & comme les voyages de Cyrus se sont depuis la 28 jusques à la 32 année de son âge, vous ne faites èci aucun anachronisme.

Nous n'avons aucun passage positif pour sixer le temps de la démence de Nab rodonosor. Cette démence est constante par le témoignage de Daniel; & il y a beaucoup d'apparence qu'elle arriva vers la fin de sa vie. Voici sur quoi je me fonderois pour le prouver.

La déportation de Joachim arriva la 8 année du règne de Nabucodonosor sur la Judée, & la quatrieme de son règne à Babylone; c'est-à-dire l'a: 148.

# C II R O N O L O G Y. &c. 287

in the year 500, & did not die till some years after. You have therefore done well in not fol-

lowing None; bon.

t

5

4

2

1-

12-

ne

20

a-

yr

le.

re-

ees

uis

tes

nps

elt

att-

vie.

dis

ris-

148.

According to him, Cyrus enter'd Media at the Head of 30000 Men, when he was 28 years of age; fab fued the Armenians at 29; marched against the Lydians, & took Sardie, at 30; and made himself matter of Babylon at 33, about the year 567. This is the 179 year of Nabonassar, and the 36 of Nabinckodonosor, who reigned seven years after it. These 7 years added to the 21 years of the four Kings who reigned in Babylon after him, make the 28 years of the anachronism above mentioned.

The reft of Xenophen's chronology is of no importance to your work. He does not dertermine the time of the death, either of Mandana or Cambyjes; & you are therefore entirely at liberty, to place these so as best suits with your design.

The City of Tyre was not take till the 19 years of Nabuchodonofor, after a thirteen-years-fiege, which began the feventh year of that Prince's reign, according to the Phanician Annals, which Josephus had read. In the year Jerujalem was taken, which was the 18 year of Nabuchodonofor, the Prophet Exachiel threatens Tyre with approaching ruin; it therefore was not taken at that time. Cyrus was then 15 years of age. Now, as the time when Cyrus met with Amenophis again at Tyre, might be about 15 years later than this; & as the travels of Cyrus are all placed between the 28 & 32 year of his age; you are therefore guilty of no anachromism in this particular.

We have no where any express passage, whereby to fix the time of Nabuchodonosor's madness. That he was mad, is certain, from Daniel: And it is very probable, it happened towards the end of his life.

My reasons for it are these.

feboiachin was carried into captivity, in the 8 year of Nabuchod on of or's reing over Judea, & the 4 of his reign in Babylon; that is the 148 year

#### 283 CHRONOLOGIE, &c.

de Nabonassar, 600 avant Jesus-Christ, & l'annie même de la naissance de Cyrus.

Nous lisons dans Jérémie (a) & dans le 2º Livre de. Rois (b) que la 37e année de la deportation de Joachim. Evilmérodac monta fur le Trône de Babylone & tira Joachim de prison pour l'admettre à sa table, & le combler d'bonneurs. Cette année étoit la 184 de Na. bonaffar, la 564 avant Jefus-Chrift, & la 37 de la 17 de Cyrus: cependant Nabucodonofor étoit encore vivant, puifqu'il n'eft mort que l'an 186 de Nabonaffar & la 30 de Cyrus. Donc, non-seulement Evilmérodac est monte fur le Trone du vivant de fon Père, mais il gouvernoit fans le confulter avec affez d'indépendance, pour ne pa craindre de l'irriter, en tenant une conduite opposée a la fienne, & en comblant d'bonneurs un Prince qu'i quoit toujours retenu dans les fers. Bérose donne 10 ans de Regne à ce Prince qu'il nomme Evilmaradoch. Le Canon Astronomique lui en donne seulement deux, & le nomme llovaradam. L'Ecriture le fait montes fur le Trône trois ans avant la mort de fon Père.

Tous ces embarras disparostront & l'on suppose que la démence de Nabucodonosor commença buit ans avant Ja mort, & que des-lors son fils Evilm rodac fut regarde comme Roi, je mit à la tête des Confeils . & gouverna l'Empire avec les Ministres de son Père. Ces buit ans joints aux deux qu'il regna seul après la mort de Nabucodonofor, font les dix ans de Bérofe. L'Ecriture Sainte commence plus tard fon Regne, & fans doute du tems auquel il se debarrassa des Ministres dont les confeils le génoient ; ce qui n'arriva que la troi fième anne avant la mort de Nabucodonofor. La demence de ce Prince ne dura que sept ans, & ayant recouvert for bon-sens, il gouverna par lui-même & donna un Eit en faveur des Juifs qui est rapporté dans Daniel. Ot n'avoit jamais ceffe de mettre son nom dans les att:

V

'n

ŀ

1

f

n

t

P

te

ti

V

of Nabonassar, 600 years before Clrift, & the year

Cyrus was born.

.

ice.

ic.

n.

ira le

va-

1

mt.

39

7720

10.

pa:

e a

16

ch.

ter.

ater.

e la

ant

re-

buit

de

trire

e du

con-

mes

e ce

E iii

0:

les ettes

.

We are told in Jeremiai (a) & in the (b) fecond Book of Kings, that in the 37 year of Jeboiacbin's captivity, Evilmerodach ascended the Throne of Babylon, took Jehoiachin out of prifon, admitted him to his own table, & beltowed many honours upon hm. This was the 184 year of Nabonaffar, the 564 before Christ, & the 37 of Cyrus's age; at which time Nabuetodonofor was yet alive, fince he did not die till the 186 of Nabonaffar, & the 39 of Cyrus. Evilmerodaeb therefore did not only mount the Throne in his father's lifetime, but he governed without confulting him, & with so little dependance upon him, as not to fear provoking him, by taking quite different measures from his, & heaping honours on a Prince, whom his father had all along kept, in fetters. Berofus makes the Prince, whom he calls Evilmerodach, to have reigned 10 years. The Aftronomical Canon allows him but two, and calls him Ilovarodam. The Scripture places him upon the throne three years before the death of his father.

All these difficulties will vanish if we suppose, that Nabuchodonofor's madness began eight years before his death, and that his Son Evilmerodach was from that time looked upon as King, placed himfelf at the head of affairs, & governed the Empire with his Father's Ministers. These eight years, joined with the two he reigned alone afther his Father's death, make up the ten years of Berofus. The Holy Scriptures begin his reign later, doubletfs from the time that he removed the Ministers, who made him uneafy; which did not happen till the third year before the death of Nabuchodonofor. This Prince's madness continued but seven years; after that time he recovered his fenses, reassumed the government, & published an Edict in savour of the Jews, which is related in Daniel. His name had all along been made use of in the N Vol. II.

a Crap. LII, ver. 35. (b. xxv. 27.

actes publics; & c'est pour cela que le Canon Astronomique ne donne que deux ans de Règne à son fils llovarodam. Ce Canon avoit eté messe sur les actes publics.

La démence de Nabucodonoior a du produire de grandes révolutions à la Cour de Babylone, & nous pouvons nous en former une idée, far ce qui je passa à la Cour de France pend unt celle de Charles VI., où les affaires étoient tantôt entre les mains de sa Femme, tantôt entre celles de ses Enfans, tantôt entre celles des Grands Seigneurs & des Princes de jon sang.

Suivant cette supposition egalement fimple & necessaire, la démence de Nabucodonoior fera arrivée l'an de Nabonnfar 179, at mt Jefus-Chrift 569, & la 32 année de La vie de Cyrus Ce Prince doit en avoir ete inftruit, car cet evenement étoit d'une grande importance. On ne peut me te douter qu'il n'ait influé dans la Guerre des Mèdes & aes Perfes. Les Babyloniens étoient allies des Medes & de leurs Rais: car Nabucodonofor avoit époufé une Fille d'Aftyages. Ils auroient pris quelque part à cette Guerre , fans la médiation d'Amytis , qu'on peut supposer avoir travaille à concilier les Mèdes & les Perfe :; fans la foiblesse du gouvernement des Raby-Ioniens coufée par la demerce de leur Roi; & jans les divisions qui regnoient à la Cour entre les différens partis qui se disputoient la première place dans les Confeils.

Le spectacle d'un Conquérant si fameux réduit dans est état déplorable, étoit bien capable d'instruire Cyrus; & vous avez en grande raison de ne le pas négliger. Cyrus revint de ses Voyages selon votre Chronologie vers la 32 année de son âge. La domence de Nabucodonosor avoit desà commencé. Il passa près de sept ans dans la Perse, gouvernant sous son Père. C'est pendant cet espace de temps qu'arrivent toutes les intrigues entre Cyaxare & Soranes; que Cambyse sait la Guerre aux Mèdes; qu'Astyage meurt, & que Cyrus va à Babylone pour négocier avec Amytis

publick acts; & for this reason, the Astronomical Caron makes his Son Lovaradam to have reigned but two years. This Caron was drawn up from the publick acts.

Nabuchedonogor's madness must have produced great revolutions in the court of Babylon, & we may from an idea of them, from what passed at the court of France, during that of Charles VI: when the management of affairs was sometimes lodged in the hands of the Queen, sometimes in those of her Children, & sometimes in those of her Children, & sometimes in those of the

great Lords & Princes of the blood.

mi-

ro-

an-

ons

our

ires

itre

Sei.

ire,

Va-

e de

it,

On

TTE

tes

oit

que

on

3

by-

les

ar-

775

TILLS

us:

er.

la

0.5

e,

ips

25;

ge Å-

Lis

.

Upon this supposition, which is both easy and necessary, Nabachodonojir's madness happened in the 179 year of Nabonaffar, & 569 before Christ. & the 32 of Cyrus. This Prince must have been informed of that event, for it was of great importance to him to know it. It is not to be doubted but it had its influence in the War of the Medes & Perfians. The Babylonians were allied to the Medes & their Kings : For Nabuchodonofor had married a Daughter of Altyages. They would have taken fome part in this War, had it not been for the mediation of Amytis, whom we may suppose to have labour'd to reconcile the Medes and Persians, the weakness of the Babylonian government, occafioned by the madness of the King; & the divisions which prevailed at court, among the different parties, who contended for the direction of affairs.

The fight of so famous a Conqueror reduced to so deplorable a condition, must have been a very proper spectacle for the instruction of Cyrus, and you had great reason net to neglect it. He returned from his travels, according to your chronology, about the 324 year of his age, after Nabuchodonofor's madness had already seized him. Cyrus spent seven years under his Father's government in Persia, during which time, all the intrigues between Cyavares & Soranes were carried on; Cambyses made War with the Medes; Astrages died & Cyrus went to Babyson, to negotiate affairs with Aaytis,

N 2

mytis vers la fin de la maladie de Nabucodonosor. Ce temps est bien chaisi pour rendre le spestacle plus tou-

chant & plus inftruitif.

l'otre Chronologie sur les événemens politiques, & sur les révolutions arrivées du temps de Cyrus, est donc parfaitement conforme à celle des Grecs, des Babyloniens, & des Hébreux. Examinons maintenant si les Grands Hommes que vous faites voir à Cyrus pendant ses Voyages, ont été ses contemporains. Vous pouvez vous permettre un peu plus de liberté sur cet article que sur l'autre.

Vous sçavez combien les Auciens sont opposés entre eux sur le tems où Zoroastre a vecu; ce qui vient sans doute de ce que l'on a donné le nom de Zoroastre à tous ceux qui ont résormé en différens tems la Religion des Mages. Le dernier est le plus sameux de tous, & le seul qui ait été connu sous ce nom ou sous celui de Zardouscht par les Orientaux. M. Prideaux le sait contemporain de Cambyse, & de Darius, sils d'Hystaspe: mais il y a beaucoup d'apparence qu'il étoit un peu plus ancien.

Les Orientaux, comme on le peut voir dans l'Ouvrage de M. Hyde, le font vivre sous Gustaspes, ou Hystaspes, Pere de Darah, qui est le Darius premier des Grees. Ce Gustaspes étoit plus âgé que Cyrus, & pouvoit être le même que celui que vous faites son Gouverneur. D'où il suit necessairement que la réforme de ia Religion des Mages a du se faire pendant le Règne de ce Prince, & que c'étoit alors que Zoroaftre vivoit. La Réforme faite par Darius suppose que les Mages s'étoient arroges une tres-grande autorité dont il les depouilla. Il altera même la pureté de la Religion de Zoroastre par le melange de l'Idolatrie étrangère. Ce fut fous fon Regne que le culte d'Anaitis s'introduifit dans la Perfe, & cela ne s'accommode pas avec les bypothèfes de Mr. Prideaux. Le parti que vous avez pris est plus conforme à la suite de l'Histoire, telle qu'elle réfulte

a little before Nabuchodonofor's madness left him. This time was judiciously chosen, to make the

fight more affecting & infructive.

C

5

r

e

S

S

2

-

5

ta

5

-

-

e

8

t.

e

5

E

2

Your Chronology, with regard to political affaire, & the revolutions which happened in Cyrus's time, is therefore perfectly agreeable to that of the Greek, Babylonians , & Hebreux. Let us now enquire , whether the Great Men, whom you make Cyrus to have feen is his travels, where his cotemporaries. You may indeed be allowed a greater liberty in this cafe than in the former.

You know how the Anciens contradict one another with regard to the time when Zoroafter lived; which doubtless proceeds from hence, that the name of Zoroaster was given to all those, who at different times, reform'd the Religion of he Magi. The last of these was the most famous, & is the only one who is know by that name; or by the name of Zardoufebt, in the East Prideaux makes him cotemporary with Cambyfes, & Darius the Son of Hystaspes: But it is very probable he lived some time before them.

The eaftern Writers, as may be feen in Dr. Hyde's work, make him to have lived under Gustaspes or Hystaspes, the father of Darab, who is the first Darius of the Greeks. This Gustaspes was older than Cyrus, and may have been the same person whom you make his Governor. Whence it necessarily follows, that the reformation of the Religion of the Magi must have been made during his reign, and that Zoroafter lived at that time. The reformation made by Darius supposes that the Magi had assumed to themselves very great authority, which he took away from them. He likewife corrupted the purity of Zoroafter's Religion, by a mixture of foreign Idolatry. In his Reign, the worthip of Anaitis was first brought into Persia, contrary to the hypotheses of Dr. Prideaux. Your scheme is more agreeable to the course of the History, as it

N 3

refulte des faits qui font communs aux Grees, & aux

Historiens Perfans & Arabes.

Cyrus a que ejoujer Cuttandane à l'age de 18 ans, Et viere avec elle neuf ou dix ans; de cette façon il a pu pajfer en Egypte vers la 29 année de fon âge. l'otre Chrove ogie c'accorde parfaitement avec l'age d'Amasis. Son Regne a fait de l'aveu de tous les Chronologistes un an avant l'Expedition de Cambyse, c'est à dire vers l'a. 525 avant jesus Christ, Ela 63 Olympiade. Hésodote ne donnée que 41 aus de durée au règne d'Amasis; E par confequent it le fait commencer en l'année 569 avant jesus Christ, E a la 52 Olympiade, vers la 30 annee de Cyrus.

Diodore, qui donne 55 ans de règne à Amass, suppose qu'il menta sur le Trône l'an 579, ou 580 avent l'Ere Coretienne, & .a 20 année de l'âge de Cyrus. Mais ces deux opinions out faciles à concilier. Hérodote a commencé le règne d'Amass à la sin de la Révolution qui le mit sur le Trône, & Diodore a compté du com-

mencement de ja Recelle.

Apriès vivoit encore peu après la prise de Jérusalem, puisque le Prophète Jérémie (a) prédit sa mort sous le noin de Pharaon Hophra, comme un événement qui devoit arriver dans peu de tems. Cette année est la 589 avant Jesus Christ & la 36 avant la fin d'Amasis, & montre que les divisions de l'Egypte avoient déjà commencé. Dans votre système Amasis étoit maître tranquille de toute l'Egypte lorsque Cyrus y passa: & il y avoit deja plusieurs années qu'Apriès étoit mort: ce qui est conforme à l'Histoire presane & sacrée, Cyrus ayant 28 à 30 ans lors de ses Voyages.

La Cironologie Grecque souffrira un peu plus de difficulte; mais l'anachronisme ne passera pas 12 ou 14 ans.

Chilon étoit déjà avancé en âge au temps de la 52 Olympiade, ainsi que le rapportoit Hermippus cité par Diogène Laërce. (b) Cette Olympiade com-

Pour les Notes, Voyez pag. 295.

refults from those faces, which are related by the Perfian and Arabian Historians, as well by the Grecian.

Cyrus may have married Cassandara at 18 years
of age, & have lived with her nine or ten years;
so that he may have travelled into Egypt, about the
29 year of his age. Your Chronology agrees exactly
with the age of Amasis. All Chronologists agree,
that his reign ended a year before Cambyes's Expedition, that is about the 525 year before Cirist, &
the 63 Olympiad. Herodetus makes his reign to have
lasted 44 years; & consequently places the beginning
of it in the 569 year before Christ, & the 25 Olym-

Diodorus indeed, who makes ...mass to have reigned 55 years, supposes that he excended the Throne in the 570, or 580 year before clrist, & the 20 year of Cyrus's age: But these two of nions are easily reconciled Herodorus Legins Linasis stee, n at the end of the Revolution, which placed him on the Throne, & Diodorus at the beginning of

plad, & about the 39 year of cy. as.

his Revolt.

Apries must have lived but a little time after the taking of Jerusalem, fince the Prophet Jeremiab (a) foretells his death, under the name of I baraou Hopbra, as what must foon happen. Jerusalem was taken in the year 589 before Christ, and the 36 before Amasu's death, which shows that the troubles in Egypt were already begun. According to your system, Amasis governed all Egypt in tranquility when Cyrus went thither; & Apries had already been dead several years; which agree both to prophane & sacred History; Cyrus being between 28 & 30 years of age when he travelled.

The Greek Chronology indeed will not be so easily reconciled to yours; but the anactronism will not

exceed 12, or 14 years.

Chilo was, according to Hermippus, as quoted by (b) Diogenes Laertius, advanced in age, at the time of the 52 Olympiad. This Olympiad Degun

<sup>(</sup>a) C. XLIV. L.B. zerfe. . B. I.

commença l'an 573 avant Jesus-Christ & finit l'an 570, la 30 année de Cyrus. Le tems de son Ephorat est postérieur; Pamphyla le plaçoit à la 56 Olympiade, mais ce passage est monifestement corrompu. L'anonyme Auteur de la Chronologie des Olympiades détermine le temps de la Magistrature de Chilon par celui de l'Archontat d'Euthydèmes à Athènes, c'est-i dire par l'année 81 avant le passage de Xerxès selon la Chronologie (a) des Marbres d'Arondel. Ce qui donne l'an 561 avant Jesus-Christ, & la 38 année de Cyrus: ce qui s'accorde parfaitement avec votre Chronologie; car buit ans auparravant, Cyrus a pu voir Chilon en passant à Sparte, à l'age de 30 ans.

Périandre mourut. selon Sosicrate, (b) à la fin de la 48 Olympiade, l'an 585 avant Jesus-Christ, & la 16 année de Cyrus. Les Anciens nous apprennent qu'il avoit régné 40 ans & qu'il avoit commencé à fleurir vers la 38 Olympiade. Vous reculez la fin de sa vie de 12 ou 14 ans: mais comme vous ne le faites que pour rendre Cyrus témoin de sa mort désespérée, l'anachronisme fait une

(

t

t

beaute, & il eft d'ailteurs peu important.

La Royauté de Pisistrate sur les Athéniens n'a commencé que l'an 560 avant sesus-Christ, 71 ans avant la Bataille de Marathon, selon Thucydide (c), & 100 ans avant la Tyrannie des 400 à Athènes. Cyrus avoit alors 40 ans; ce n'est qu'un anachronisme de 9 à 10 ans. Il n'y en a point à l'égard de Solon. Son Archontat & sa réformation du gouvernement d'Athènes sont de l'an 597 avant sesus-Christ, & de la 3 année de l'Olympiade 46. (d) Il passa un temps considérable à voyager, & ne revint à Athènes que dans un âge avancé, qui ne lui permetoit plus de se mêler des affaires publiques.

Pour les Notes, Voyez pag. 297.

### C II R O N O L O G Y. &c. 297

began in the 573 year before Christ, & ended in the 570, which was the 30 of Cyrus. This was before his Ephorate, which Pamphyla places in the 56 Olympiad; but this passage is manifestly corrupted. The anonymous Author of the Chronology of the Olympiads, fixes the time of the Magistracy of Chilo, to that of the Archonship of Euthydemes at Atbens, that is, to the 81 year before Xerxes's passage into Asia, according to the Chronology of the (a) Arondelian Marbles. This was the 561 year before Christ, & the 38 of Cyrus, which agrees perfectly well with your Chronology; for Cyrus might have seen Chilo 8 years before, as he went to Sparta, & when he was 30 years of age.

Periander died, according to (b) Sosicrates, at the end of the 48 Olympiad, the 585 year before Christ, & the 16 of Cyrus. The Ancients tell us he had reigned 40 years, & began to flourish about the 38 Olympiad. You postpone his death 12, or 14 years: but as you do this, only to make Cyrus a witness of his desperate death, the anachronism is a beauty,

& is otherwise of little importance.

Pisistratus's reign over the Atbenians did not begin, till 560 years before Christ, 71 before the Battle of Marathon, according to Thucydides; (c) & 100 before the Tyranny of 400, at Atbens. Cyrus was then 40 years old; so that your anachronism here is only of 9, or 10 years. And with regard to Solon, you are guilty of no anachronism at all. His Archonship & his reformation of the gouvernment of Atbens, was in the year 597 before Christ, & the 34 year of (d) the 46 Olympiad. He spent a considerable time in travelling, & did not return to Atbens, till he was advanced in years; which would not suffer him to be concerned in publik affairs any more.

(a) Marm. Oxor. Chron. Etoch. 42.

<sup>(</sup>b) Diog. Laert. B. I. ( B. VI. p. 449, 452. & B. VIII. p. 611. Arif. Pol. B. V. p. 12. (d) Diog. Laert. & Pint. Life of Soins.

Il mourut agé de 80 aus, la seconde année du règne de Pisistrate, selon Phanias d'Erèse, & la 41 aunée de la vie de Cyrus. Ce Prince a très facilement pus'enH

0

à

h

CE

W

th

ne

fli

th

be

So

CH

re

the

be

is

ag

Wa

fer ce de Le Py

int

mu

th:

La

9:

tretenir avec lui neuf en dix ans auparavant.

Vous devez être également tranquille fur le synchronifne de Pythagore & de Cyrus. Denis d'Ilalicarnaffe nous apprend (a) que ce fut seulement vers la 50 Olympiade qu'il paffa en Italie, c'eft-à-dire vers l'an 577. avant Jefus-Chrift. Il fe fert au mot xxxx, (entiron) ce qui montre que ce terme fe peut étendre. En effet Diogent Laërce nous montre qu'il fleuriffoit vers ta 60 Olympiade, c'est à dire 40 ans après; & prenunt cela du temps où il est mort age de 80 ans, il auroit eu 50 ans lorsqu'il paffa en Italie, & seroit ne vers l'an 520 avant Jefus-Chrift. Si le Philojophe Pythagore étoit le méme que celui qui je prefenta aux Jeux Olympiques pour ombattre parmi les Enfans , & qui ayant ete rejette demanda à être reçu parmi les Hommes , & remijortale prix la 48 Olympiade; il avoit 16 ou 17 ans en 585 avant Jefus-Chrift, & n'étoit gueres plus agé que Cyrus. C'est le sentiment de Mr. Bentley qui peut je defeudre malgré les objections qu'on lui a faites. Mais, fans entrer dans cette discussion, il vous luffit que Pythagore ait été de retour de ses Voyages, & en état de conferer avec Cyrus , lorsque ce Prince paffa dans la Grèce l'an 565 avant Julus-Chrift. Or c'eft ce que l'on ne fçauroit vous refujer dans aucun de ces syftemes qui partagent les Sçavans sur le tems de Pythagore.

Vous êtes encore fonde à le mettre aux mains avec Anaximandre. Ce Philosophe a dû voir Pythagore, quoiqu'il fût plus âgé que lui, ayant 64 ans la seconde année de ta 48 Olympiade, selon le témoignage d'Apollodore dans Diogène Laërce, c'est à dire l'an 585 avant sesus-Chr.st. Lt

He died at the age of 80 years, in the fecond year, of Pistratus's reign, according to Phanias of Ereja, & in the 41 year of Cyrus: who might therefore have converted with him, nine or ten years before.

You ought likewife to give your felf as little concern about the bringing Pythagoras & Cyrus together. Dionysius Halicarnasseus tells us, (a) that the former went into Italy, about the 50 Olympial, that is about the 577 year before Christ. He makes use of the word zarz, (about) which flews that this date need not be firietly taken. And indeed, Diogenes Lacrtius fliews us, that he flourifhed about the 60 O'ympiad, that is, about 40 years after; which if we under, fland of the time of his death, which was at the age of 80, he will then have been 50 years old when he went into Italy; & he will appear to have been born about the 520 year before Christ. If Pythagoras the Philogopher be the fame with him who offered to fight at the Olympic Games, among the Children, and upon being rejected, defired to be received among the Men, & gained the prize, in the 48 Olympiad; he was 16 or 17, in the year 585 before Christ, & was fearce older than Cyrus. This is the opinion of Dr. Bentley, & may be defended against all the objections which have been made against it. But, without entring into this dispute, it is fufficient for your vindication, that Pythagoras was returned from his Travels, & capable of conferring with Cyrus, when this Prince went into Greece in the year 565 before Cbrist; which cannot be denied, in any of the different fystems, which the Learned have formed, concerning the time of Pythagoras.

You have likewise good reason for bringing him into a dispute with Anaximander. This Philosopher must have seen Pythagoras, though he was older than he, being, according to Applicatorus in Diogenes Laertius, 64 years of age, in the 2d year of 48 the Olympiad, that is in the year 585 before Christ.

And

.

8

)

r

e

5

.

8

1.

e

1

13

15

16

į.

ie

.3

Et c'est encore une beauté dans votre Ouvrage de voir le jeune Pythagore triompher des sophismes du Matérialiste. On ne peut douter que le Philosophe Milésien n'ait eté le premier Auteur de la doctrine des Atomistes. Selon le témoignage d'Aristote (a), de Cicéron (b), de Plutarque (c), & de Simplicius (d), le rò ansigne d'Anaximandre étoit une Matière infinie. Sa doctrine est

la même que celle de Spinoza.

Vous voyez, Monsieur, que la complaisance n'avoit aucune part à l'approbation que j'ai donnée à la Chronologie de votre Ouvrage. Vous n'aviez pas besoin d'une attention si scrupuleuse au vrai; vous pouviez vous contenter du vraisemblable: la nature de votre Ouvrage n'en exigeoit pas davantage. Je suis persuade cependant que cette éxactitude ajoutera de nouvelles beautés aux yeux de ceux qui sont instruits de l'Ancienne Histoire. L'éxactitude n'est pas incompatible avec l'agrément, E ne produit la sechéresse que dans les Esprits froids & pesants.

Je suis avec, &c.

Pour les Notes, Voyez pag. 301.

F I N.



And it is likewise a beauty in your work to see the young Pythagora: triumphing over the sopbistry of the Materialist. It is not to be doubted, but the Milesian Philosopher was the first inventor of the doctrine of the Atomists. According to (a) Aristotle, (b) Cicero, (c) Plutareb, & (d) Simplicius, the roatsepov of Anaximander, was an infinite matter. His

doctrine is the fame with that of Spinoza ..

:

S.

ie

1.

1

0.5

10.

17.5

m-

g:

111

ux

re.

800

Thus you see, Sir, that complaisance has no part in my approbation of the chronology of your Book. You need not have adhered so scrupulously to truth, you might have contented your felf with probability: The nature of your work did not require more. Nevertheless this exactness will, I am persuaded, give it new beauties, in the opinion of those who are versed in ancient History. Exactness is not necessarily excluded from works of wit & imagination; It produces dryness, only when a Writer is of a cold & heavy genius.

I am, &c.

(1) Phys. I. Ch. 4. (b) De Nat. Deor. B. I.
.) Placet. Phil. B. I. Ch. 3. (i) Comment, in Epid.

#### FINIS.





